
Rsozblog.de -- Weblog zur Rechtssoziologie und Rechtstheorie von Prof. em. Dr.
Klaus F. Röhl, Ruhr-Universität Bochum

Wahlrecht für Tiere?
Posted on 6. Dezember 2021 by Klaus F. Röhl

Zoom machts möglich. Eben habe ich den Vortrag angehört, den der Philosoph
Bernd Ladwig im Berliner Seminar Recht im Kontext über die Politische Philosophie
der Tierrechte gehalten hat. Der Vortrag hat mich nicht einmal neugierig gemacht.
Nun weiß ich jedenfalls, dass ich Ladwigs Buch[1] nicht lesen muss. Aber es ist so
dick, dass ich es in meine Literaurhinweise aufnehme.

Ein zentrales Argument Ladwigs: Tiere haben schützenswerte Interessen, denn auch
Menschen können kreatürlich, also wie Tiere, leiden. Tiere müssen unter der
Zwangsordnung des Rechts leben. Der Rechtsphilosoph Dworkin habe erklärt, eine
Zwangsordnung könne nur gerechtfertigt werden, wenn alle ihr Unterworfenen
gleich behandelt würden. Also müssten Tiere, wenn es nicht gerade um Fragen der
Religionsfreiheit gehe, wie Menschen geschützt werden. Ausbeuterische
Nutztierhaltung ist damit passé. Tiere hätten Anspruch auf freie Entfaltung ihrer
Tierpersönlichkeit und müssten auch politisch einbezogen werden. Ich ziehe daraus
die Konsequenz: Wahlrecht für Tiere!

Der Vortrag gibt mir keinen Anlass, meinen Entwurf des Lehrbuchkapitels über
Eigenrechte der Natur zu überarbeiten. Ich stelle den Entwurf nachfolgend ein.
Einige Passagen werden den Lesern von Rsozblog bekannt vorkommen.

Eigene Rechte für die Natur?
Literatur: Heike Baranzke, Natur als Subjekt von Eigenrechten – eine sinnvolle Rede?, in: Gerald
Hartung/Thomas Kirchhoff (Hg.), Welche Natur brauchen wir?, 2014, 439-460; Klaus Bosselmann,
Wendezeit im Umweltrecht. Von der Verrechtlichung der Ökologie zur Ökologisierung  des Rechts,
Kritische Justiz 1958, 345-361; ders., Eigene Rechte für die Natur?, Kritische Justiz 1986, 1-22; Sue
Donaldson/Will Kymlicka, Zoopolis, A Political Theory of Animal Rights, 2011; William K. Frankena,
Ethik und die Umwelt, in: Angelika Krebs (Hg.), Naturethik, 1997, 271-295; Malte-Christian Gruber,
Rechtsschutz für nichtmenschliches Leben, 2006; Günter Hager, Das Tier in Ethik und Recht, 2015;
Jens Kersten, Das Anthropozän-Konzept, Kontrakt, Komposition oder Konflikt, 2014; Christian
Kummer, Pflanzenwürde: Zu einem Scheinargument in der Gentechnikdebatte, Stimmen der Zeit
138, 2013, 21-30; Bernd Ladwig, Politische Philosophie der Tierrechte, 2020; Jörg Luy, Welche Rechte
haben Tiere?, Spektrum der Wissenschaft Heft 12/2010, 80-84;Tom Regan, The Case for Animal
Rights, 1988; Michael Schlitt, Haben Tiere Rechte? ARSP 78, 1992, 225; Peter Singer, Animal
Liberation, 1975; Tom Sparks, Protection of Animals through Human Rights. The Case-Law of the
European Court of Human Rights, SSRN Journal, 2018 Katy Sowery, Sentient Beings and Tradable



Rsozblog.de -- Weblog zur Rechtssoziologie und Rechtstheorie von Prof. em. Dr.
Klaus F. Röhl, Ruhr-Universität Bochum

Products: The Curious Constitutional Status of Animals Under Union Law, Common Market Law
Review 55, 2018, 55-99; Christopher D. Stone, Umwelt vor Gericht. Die Eigenrechte der Natur, 1987;
Holger Zaborowski/Christof A. Stumpf, Menschenwürde versus Würde der Kreatur, RTh 36, 2005,
91-115; Wikipedia, Great Ape Project.

Heft 3/2016 der Zeitschrift »Rechtwissenschaft« ist als Themenheft »Tier und Recht« erschienen.
Aus den Beiträgen lässt sich die ältere Literatur rückverfolgen.

Anfang 1988 kam es in der Nordsee zu einem massenhaften Robbensterben. Bilder
von angeschwemmten Kadavern beunruhigten Zeitungsleser und
Fernsehzuschauer. Umweltschutzverbände machten mit verschiedenen Aktionen
auf die zunehmende Verschmutzung der Nordsee aufmerksam. Einige Verbände
klagten »im Namen der Robben« – erfolglos – gegen die Einleitung von Schadstoffen
in die Nordsee (VG Hamburg, JuS 1989, 240). Als Kuriosität berichtete die JuS auf
der Umschlagseite XIII von Heft 6/1992 über einen unveröffentlichten Beschluss des
OVG Hamburg, in dem das Gericht übereinstimmend mit der Vorinstanz die
erstaunliche Feststellung getroffen hatte, dass die im Rubrum der Entscheidung als
»Antragsteller zu I.« aufgeführten »Seehunde der Nordsee« nach dem für die
Gerichte maßgeblichen geltenden Recht für ein verwaltungsgerichtliches Verfahren
nach § 61 VwGO nicht beteiligungsfähig seien.

So kurios ist die Sache nicht mehr, seitdem die Tierschutzorganisation Peta –
vergeblich – Urheberrechte für einen Affen geltend gemacht hat, indem sie in San
Franzisko eine Klage im Namen des Affen Naruto von der indonesischen Insel
Sulawesi einreichte, mit der für Naruto das Urheberrecht an einem Selfie geltend
gemacht wurde. Der britische Fotograf David Slater hatte 2011 eine Serie von
Tierbildern aufgenommen. In einem später veröffentlichten Buch fügte er zwei von
Naruto aufgenommene Selbstporträts hinzu – die Bilder des grinsenden Affen
gingen um die Welt. Slater argumentierte damals, er habe das Urheberrecht an den
Fotos, weil er das Stativ aufgebaut habe und dann nur für wenige Minuten
weggegangen sei. In dieser Zeit habe der Affe seine Kamera an sich gerissen. Nach
Pressemeldungen vom Januar 2016 ist die Klage abgewiesen worden.

Mitte März 2017 meldete die Presse, das Parlament in Wellington/Neuseeland habe
dem Whanganui River auf Wunsch der Maori Rechtspersönlichkeit verliehen und
ihm einen Vertreter der Maori und einen Vertreter der Regierung als Treuhänder
bestellt. Im gleichen Monat entschied der High Court des indischen Bundesstaates
Uttarakhand, dass der Ganges und sein wichtigster Nebenfluss, der Yamuna,
Rechtspersönlichkeit hätten. Ähnliche Entwicklungen gibt es in Kolumbien und
Ekuador. Sie sind inspiriert und legitimiert durch Naturvorstellungen indigener



Rsozblog.de -- Weblog zur Rechtssoziologie und Rechtstheorie von Prof. em. Dr.
Klaus F. Röhl, Ruhr-Universität Bochum

Bevölkerungen, die unter Raubbau und Umweltzerstörung leiden. (Vgl. auchdie
engl. Wikipedia-Seite Environmental Personhood.)

Nach geltendem Recht haben Tiere und Pflanzen und Flüsse in Deutschland keine
Rechtspersönlichkeit und damit keine eigenen subjektiven Rechte. Sie sind aber
durch das objektive Recht geschützt.

Nach § 90a BGB sind Tiere keine Sachen. Doch finden auf Tiere grundsätzlich
weiterhin die für Sachen geltenden Vorschriften Anwendung. Nach Art. 141 der
bayerischen Verfassung werden Tiere als »Lebewesen und Mitgeschöpfe geachtet
und geschützt«. Ähnliche Bestimmungen finden sich auch in den Verfassungen von
Berlin, Niedersachsen, Thüringen und des Saarlandes. Im Jahre 2002 wurde der
Tierschutz in Art. 20a GG verankert. Bisher hält die Rechtstradition, die die
Rechtspersönlichkeit für den Menschen und die von ihm geschaffenen
Organisationen reserviert.

Eine breite Tierrechtsbewegung marschiert, um die normative Differenz zwischen
Mensch und Tier einzuebnen. Sie erhielt Anschub durch das 1993 erschienene Buch
»Menschenrechte für die Großen Menschenaffen – Das Great Ape Projekt«
(Originaltitel: The Great Ape Project: Equality Beyond Humanity), das von den
Philosophen Paola Cavalieri und Peter Singer herausgegeben wurde. Seither wird in
der Diskussion um ein ökologisches Recht nachdrücklich, teilweise sogar militant,
die Anerkennung der Rechtsfähigkeit für die Natur oder gar für einzelne Tiere und
Pflanzen gefordert. Das wohl jüngste Argument beruft sich auf das Anthropozän-
Konzept, das besagt, wir seien in ein Zeitalter eingetreten, in dem nicht länger die
Natur, sondern die Menschen die Gestalt der Erde und das Leben auf ihr formten.
Als Gegengewicht sollten Teilen der Natur, Tieren und Landschaften, eigene Rechte
zugestanden werden.

Die ontologisch-deontologischen Argumentationen lassen sich auf die Frage nach
Eigenwert, Würde oder moralischer Qualität, auf die kantische Frage nach dem
»Zweck an sich selbst« zuspitzen. Frankena unterscheidet in diesem
Zusammenhang acht Ethik-Typen mit weiteren Unterteilungen. Hier genügt es, die
üblichen Antworten als »Zentrismen« zu sortieren:

Theozentrismus: Alle Lebewesen zählen kraft ihrer Beziehung zu Gott. Der
Theozentrismus ist offen für eine Privilegierung des Menschen, indem er auf die
Ebenbildlichkeit des Menschen zu Gott abstellt. Er kann aber auch die
Geschöpflichkeit alles Lebendigen und damit die Ehrfurcht vor allem Lebenden

https://en.wikipedia.org/wiki/Environmental_personhood


Rsozblog.de -- Weblog zur Rechtssoziologie und Rechtstheorie von Prof. em. Dr.
Klaus F. Röhl, Ruhr-Universität Bochum

betonen. In diesem Sinne ist in Art. 120 II der Schweizerischen Bundesverfassung
von der »Würde der Kreatur« die Rede.

Ratiozentrismus und Logozentrismus machen die Frage, ob Wesen um ihrer selbst
zählen, von ihrer (potentiellen) Vernunftfähigkeit und ihrem Sprachvermögen
abhängig.

Pathozentrismus stellt auf die Empfindungsfähigkeit von Lebewesen ab. Sie zählen
moralisch um ihrer selbst willen, wenn sie empfindungsfähig sind und etwas in
irgendeiner Form als gut oder schlecht erfahren können.

Biozentrismus: Lebewesen sind moralisch um ihrer selbst zu berücksichtigen, weil
sie leben.

Anthropozentrismus: Die Privilegierung des Menschen ist als Anthropozentrismus
geläufig. Sie hat eine religiöse und eine ratiozentrische Begründungstradition, die
im Begriff der Menschenwürde zusammenfinden.

Die Rechtsprechung nimmt bislang einen anthropozentrischen Standpunkt ein, so
auch der EGMR (Spark).

Die Tierschutzorganisation PETA stellte für eine Werbeaktion gegen die
Massentierhaltung Bilder aus Tierställen neben Bilder von toten oder lebenden
Häftlingen in Konzentrationslagern. Nachdem Berliner Zivilgerichte die Werbeaktion
untersagt hatten und Verfassungsbeschwerden erfolglos blieben, entschied auch
der EGMR (43481/09) gegen PETA und ließ damit erkennen, dass Tierschutz letztlich
ein menschliches Interesse ist.

Die Diskussion um Rechte für die Natur ist zu einem Machtdiskurs im Sinne
Foucaults geworden, in dem nicht mehr Argumente, sondern Fußnoten zählen. An
die Stelle von Argumenten tritt der Kampfbegriff des Speziezismus, der den
Anthropozentrismus in die Nähe von Rassismus und Sexismus rückt. Wer sich
äußert, äußert sich in der Regel im Sinne der Tierrechtsbewegung. Die Mehrheit
bleibt stumm, bis sie eines Tages nicht mehr reden darf. Es ist daher an der Zeit,
Farbe zu bekennen.

Es ist müßig, weiter über ontologische Differenzen zwischen Mensch und Tier zu
streiten. Aus naturwissenschaftlicher Sicht ist der Mensch ein höheres Tier. Es lohnt
sich auch kaum, darüber zu diskutieren, ob die traditionelle Auffassung, der Mensch



Rsozblog.de -- Weblog zur Rechtssoziologie und Rechtstheorie von Prof. em. Dr.
Klaus F. Röhl, Ruhr-Universität Bochum

unterscheide sich vom Tier durch seinen Vernunftgebrauch, haltbar ist. Dadurch
verlagert sich der Streit nur auf den ohnehin problematischen Vernunftbegriff. Man
kann Tieren weder Kognitionen noch Emotionen absprechen.

Kaum eine empirische Grenze ist so scharf, wie diejenige zwischen Mensch und
Nichtmensch. Bisher ist jedenfalls kein Fall bekannt, indem die Eigenschaft eines
Lebewesens als Mensch oder Nichtmensch zweifelhaft gewesen wäre. Die Artgrenze
zwischen Mensch und Tier hat seit unvordenklicher Zeit gehalten. Aber auch sie ist
grundsätzlich nicht evolutionsfest. Ganz gleich ob es eine fundamentale Grenze
zwischen Mensch und Tier gibt, so kann man doch eine solche Grenze ziehen, wenn
man der Ansicht ist, dass die Menschenwürde der oberste Wert bleiben soll. Die
große Errungenschaft der Grund- und Menschenrechte verliert durch die
Proliferation ins Tier- oder gar ins Pflanzenreich an Kraft. Solange Milliarden
Menschen nicht in Frieden und Freiheit leben, solange sie hungern, leiden und
Ungleichheit ertragen müssen, gilt es, die Grund- und Menschenrechte auf diese
Menschen zu konzentrieren. Naturschutz und Tierschutz sind diesem Ziel
untergeordnet.

Juristen könnten – besser noch als Theologen – wissen, dass sich nicht das
dominium terrae der biblischen Schöpfungsgeschichte, sondern allenfalls eine
bestimmte Auslegungstradition für die ökologische Krise der Welt verantwortlich
machen lässt. Die Einordnung des gegenwärtigen Erdzeitalters als Anthropozän
bestätigt das dominium terrae nicht als Imperativ, sondern als Faktum. Wenn
darauf überhaupt noch eine Reaktion möglich, dann nur als solche von Menschen,
die den Schaden, den sie sie angerichtet haben, zu begrenzen und vielleicht ein
wenig zu reparieren suchen. Hier sind allein Menschen als Pflichtsubjekte gefordert.
Deshalb sollten sie auch als Rechtsubjekte privilegiert bleiben. Das ist das
Argument von der Rechte-Pflichten-Symmetrie (Baranzke S. 452).

Da hilft es nicht – etwa mit Hilfe des Ethnologen Philippe Descola (Jenseits von Natur
und Kultur, 2011) – an animistische Stammesgesellschaften zu erinnern, für die
Tiere und Pflanzen beseelt sind und über ein soziales Leben verfügen. Man kann
dann die Weltsicht der von Descola beobachteten Jívora-Indianer mit dem
Programm des Postmodernismus zu einer der modernen Weltsicht
gleichberechtigten Wahrheit erklären. Das ändert den Lauf der Welt nicht mehr.

Solche Privilegierung des Menschen muss nicht deontologisch begründet werden.
Wir ziehen einen bescheidenen Utilitarismus vor; bescheiden, weil es nicht um
das größte Glück, sondern nur um die Ausräumung großen Unglücks geht.



Rsozblog.de -- Weblog zur Rechtssoziologie und Rechtstheorie von Prof. em. Dr.
Klaus F. Röhl, Ruhr-Universität Bochum

Allerdings ist der klassische Utilitarismus anthropozentrisch; Ausgangspunkt für die
Beurteilung jeder Entscheidung ist das Wohl und Wehe der betroffenen Menschen.
Deshalb müssen Naturschutz und Tierschutz nicht zurückstehen. Ein
menschenzentrierter Utilitarismus bedenkt auch das Wohl der nachfolgenden
Generationen und inkorporiert damit das Prinzip der Nachhaltigkeit, das ohne
intensiven Tier- und Naturschutz nicht zu halten ist. Damit wird die Frage, welche
Schmerzen, Leiden oder Schäden Tieren zugefügt werden und wann sie getötet
werden dürfen, zu einer Frage der Verhältnismäßigkeit, bei deren Beantwortung das
Wohl von Menschen ein deutliches Übergewicht erhält. Es wiegt so schwer, dass im
Interesse menschlichen Wohlergehens selbst die Tötung von Tieren zulässig ist.
Alles andere wäre Heuchelei.

Wollte man der Natur Würde im Rechtssinne zuerkennen, so wären die materiell-
rechtlichen Konsequenzen begrenzt. Jede gewollte oder auch nur vermeidbare
Schädigung von Tieren und Pflanzen wäre danach unmoralisch und müsste wohl
auch rechtlich verboten sein. Die (indische) Religion des Jainismus verwirft jede
Tötung von Tieren. So weit gehen nicht einmal westliche Vegetarier. Die Idee, dass
man nicht bloß Tiere, sondern auch Pflanzen nicht mehr essen und aus ihnen keine
Rohstoffe mehr gewinnen dürfe, bedeutete das Ende der Menschheit. Tierwürde und
Pflanzenwürde könnten nie in dem Sinne absolut geschützt werden wie die
Menschenwürde.

Die Allgemeine Rechtslehre kann zu dieser Auseinandersetzung dadurch beitragen,
dass sie feststellt: Rechtstechnisch ist es überhaupt kein Problem, bestimmten
Teilen der belebten oder unbelebten Natur Rechtsfähigkeit zu verleihen und ihnen
in der Folge auch subjektive Rechte zuzuerkennen. Natürlich muss dann durch eine
Vertretungsregelung die Handlungsfähigkeit der zur Rechtsperson erhobenen
Gebilde hergestellt werden. Deshalb wären es im Ergebnis doch Menschen, die die
»Rechte der Natur« wahrnehmen müssten. Auf Dauer schließt diese Sichtweise
nicht aus, dass auch Tieren Rechte zugestanden werden. Es handelt sich, wie
gesagt, um ein rechtstechnisches Problem. Wenn dem Menschen durch Tierrechte
besser gedient wäre als ohne, sollte man sie einrichten. Aber es wären Rechte
zweiter Klasse.

Ohnehin werden Tierrechte bald nur noch einen Nebenschauplatz bilden. Die neuen
Möglichkeiten zu einer Genveränderung mittels CRISPR/Cas9 und die
heraufziehende künstliche Intelligenz bilden die Zukunftsfront, an der es die
Menschlichkeit zu verteidigen gilt und die erst recht einen anthropozentrischen
Standpunkt fordert.



Rsozblog.de -- Weblog zur Rechtssoziologie und Rechtstheorie von Prof. em. Dr.
Klaus F. Röhl, Ruhr-Universität Bochum

[1] Bernd Ladwig, Politische Philosophie der Tierrechte, 2020 (Suhrkamp).

Ähnliche Themen

Recht muss anthropozentrisch bleiben – was sonst? Zu den Konnationen des
Begriffs
Recht muss anthropozentrisch bleiben – was sonst?
Anthropozentrismus angesichts von Hybriden und Metaorganismen
Recht muss anthropozentrisch bleiben – oder soll es Menschen künstlicher
Intelligenz ausliefern?
Recht muss anthropozentrisch bleiben – was sonst? Ein Recht für Cyborgs?
Pflanzenwürde – Menschenwürde

https://www.rsozblog.de/recht-muss-anthropozentrisch-bleiben-was-sonst-zoophil/
https://www.rsozblog.de/recht-muss-anthropozentrisch-bleiben-was-sonst-zoophil/
https://www.rsozblog.de/recht-muss-anthropozentrisch-bleiben-was-sonst/
https://www.rsozblog.de/anthropozentrismus-angesichts-von-hybriden-und-metaorganismen/
https://www.rsozblog.de/recht-muss-anthropozentrisch-bleiben-oder-soll-es-menschen-kuenstlicher-intelligenz-ausliefern/
https://www.rsozblog.de/recht-muss-anthropozentrisch-bleiben-oder-soll-es-menschen-kuenstlicher-intelligenz-ausliefern/
https://www.rsozblog.de/recht-muss-anthropozentrisch-bleiben-was-sonst-ein-recht-fuer-cyborgs/
https://www.rsozblog.de/pflanzenwurde-menschenwurde/

