Recht, Kunst und Gewalt in Florenz.
Zu Horst Bredekamp, Die Kunst des
perfekten Verbrechens

Posted on 25. Oktober 2011 by Klaus F. Rohl

2003 gab es im ZiF in Bielefeld eine von Ulrich Haltern und Christoph Mdéllers
veranstaltete Tagung »Rechtswissenschaft als Kulturwissenschaft«. Ich sollte das
Korreferat zu einem Vortrag von Horst Bredekamp halten. Unter dem Titel »Die
Kunst des Verbrechens« trug Bredekamp Gedanken vor, die er aus Anlass der
Neuubersetzung von Benvenuto Cellinis »Vita« in der »Zeit« veroffentlicht hatte
(und die auch heute noch dort abgerufen werden kénnen).

Aus aktuellem Anlass habe ich meine Vortragsnotizen herausgesucht, die ich
hiermit unverandert zum Besten gebe. Nachtraglich eingeflgt sind nur die Bilder.
Sie stammen aus den Wikimedia Commons. Da der Text fur einen Blogeintrag zu
lang (und damit unbequem zu lesen ist), stelle ich ihn gleichzeitig hier als PDF ins
Netz.

Einleitung

B. hat uns eine pragnante These geliefert: Die Rechtsfreiheit der Kunst ist das
Modell fur den absolutistischen Souveran. Der Souveran schafft das Recht wie der
Klnstler die Kunst. Deshalb muss der Souveran der Kunst Freiheit geben, um sich in
dieser Freiheit zu spiegeln.

Ich will meine Bemerkungen zu dem Vortrag auf vier Punkte verteilen:

1. Zunachst mache ich einige allgemeine Bemerkungen Uber das Verhaltnis von
Recht und Kunst.

2. Dann werde ich einige Verstandnisfragen stellen.

3. Drittens werde ich die Extralegalitat Cellinis etwas relativieren.

4. Und schlieSlich werde ich einige alternative Erklarungen versuchen.

Ob ich dann am Ende zu einem Ergebnis komme, ist noch offen.

Zu 1.: Recht und Kunst:

Herr B hatte mir einen Vortrag Uber Recht und Kunst angekundigt. Da ich den
Vortrag nicht zur Verfugung hatte, habe ich mir einmal angesehen, was B frUher zu
Recht und Kunst geschrieben hat. Dabei bin ich auf das 1975 erschienene Buch
»Kunst als Medium sozialer Konflikte« gestofsen. (Und im Netz habe ich dann auch
seinen Artikel in der »Zeit« gefunden.) In diesem Buch wird einleitend die

Rsozblog.de -- Weblog zur Rechtssoziologie und Rechtstheorie von Prof. em. Dr.
Klaus F. Rohl, Ruhr-Universitat Bochum


http://www.uni-bielefeld.de/%28en%29/ZIF/AG/2003/04-04-Haltern.html
http://www.zeit.de/2000/50/Die_Kunst_des_perfekten_Verbrechens
http://www.zeit.de/2000/50/Die_Kunst_des_perfekten_Verbrechens
https://www.rsozblog.de/wp-content/uploads/Röhl-zu-Bredekamp-Die-Kunst-des-Verbechens.pdf

Geschichte der Kaiserbilder und Herrschaftszeichen beschrieben. Es wird
beschrieben, wie zunachst die vorchristliche Kaiserverehrung das christliche
Bilderverbot zersetzte und wie dann Kaiserbildpraxis und christliche Bildverehrung
zusammenwuchsen. Wir erfahren viele Details Uber den schwierigen Siegeszug des
Bildes im Christentum. Ich habe darUber hinaus gelernt, dass es schon vor Gregor V.
in der Kirche auch Ansatze zur Bildpadagogik gab.

Diese Beschreibung kombiniere ich nun mit der Interpretation Luhmanns. Luhmann
nennt diese vormoderne Kunst bekanntlich symbolisch. Diese Kunst lasst
Unzugangliches (Unvertrautes, Unbeobachtbares) im Zuganglichen gegenwartig
sein: Das symbolische Bild aktiviert das Unsichtbare im Sichtbaren. Es ist nicht, aber
es reprasentiert das Uberirdische. Damit ist ziemlich deutlich auch das Verhaltnis
der Kunst zum Recht charakterisiert, denn das Recht stammt letztlich aus der
gleichen empirisch nicht zuganglichen Quelle wie die Religion. So finden wir bis in
das 16. Jahrhundert hinein in den Rechtsblchern Kaiserbilder und in den
Rathausern und Gerichtssalen die bekannten Weltgerichtsbilder.

Nun Uberspringe ich zunachst das 16. Jahrhundert. 1651 erschien der Leviathan mit
seinem beruhmten Titelbild. Ich weils nicht, ob die Formulierung auch von Herrn
Bredekamp stammt - jedenfalls stammt sie nicht von mir: Der moderne Staat
beginnt mit einer Ikone. Aber das erste Bild ist dann zugleich auch das letzte.
Jedenfalls gibt es heute eine Diskussion uber die Ikonophobie oder Symbolangst des
Rechtstaats. Diese Diskussion kann ich jetzt hier nicht ausbreiten. Ich will nur die
Hauptthese nennen, die etwa lautet: Das Ideenreservoir des liberalen Rechtstaats
ist zu abstrakt, um in Bilder gefasst zu werden.

Was lasst sich weiter Uber das Verhaltnis von Recht und Kunst heute sagen.
Zunachst haben wir den Art. 5 GG, der die Freiheit der Kunst garantiert, und diese
Garantie steht nicht nur auf dem Papier. Dann kann man feststellen, dass es an
einer affirmativen Rechts- und Staatskunst weitgehend fehlt. Allenfalls in der
Architektur kénnte man vielleicht findig werden, und dann naturlich in totalitaren
Staaten, die die Funktionsdifferenzierung zwischen Kunst und Recht wieder
zuruckzudrehen versuchen. Der grofSe Geleitzug der Kunst interessiert sich
Uberhaupt nicht mehr flr Staat und Recht. Nur am Rande schwirren ein paar
Schnellboote herum, die ihre kritischen Torpedos auf Recht und Staat abschiefRen.
Das beginnt schon im 16. Jahrhundert mit Sebastian Brants Narrenschiff und mit
Emblemen auf den Judex Corruptus im 17. Jahrhundert, erlebt im 19. Jahrhundert
bei Daumier einen Hohepunkt und zieht immer wieder Epigonen an wie Philipp
Heinisch oder Klaus Staeck.

Eine kurze Bemerkung auch zur theoretischen Auseinandersetzung der Jurisprudenz
mit der bildenden Kunst. Seit immerhin etwa 100 Jahren, gibt es, motiviert durch die

Rsozblog.de -- Weblog zur Rechtssoziologie und Rechtstheorie von Prof. em. Dr.
Klaus F. Rohl, Ruhr-Universitat Bochum



Codices Picturati des Sachsenspiegels und begrindet durch Karl von Amira, unter
den Rechtshistorikern eine starke Fraktion, die sich der Rechtsikonografie widmet.
Aber die historische Rechtsikonografie interessiert sich fur Bilder nicht als Kunst,
sondern als historische Quellen. Ferner gibt es gibt mindestens ein halbes Dutzend
einschlagiger Bucher zum Thema Recht und Kunst. Den Anfang macht 1927 Fehr.
Heute sind vor allem Bucher von Schild und Pleister, Kébler und Kocher und von
Wolfgang Sellert im Umlauf. Diese Bucher findet man aber weniger in juristischen
Fachbibliotheken als unter dem Weihnachtsbaum.

Und dann gibt es noch eine Sonderkonjunktur fur Bucher und Aufsatze zur Justitia-
Figur. Zur Interpretation darf ich wieder Luhmann bemuhen. Luhmann beschreibt,
wie sich im 16. Jahrhundert die Symbolik der Kunst durch das Bewusstsein der
AuRerlichkeit der Bilder, der Distanz von Zeichen und Bezeichnetem und durch
Verzicht auf die operativ bewirkbare Einheit verwandelt und dadurch u. a. die neue
Kunstgattung von Emblemen und Allegorien entsteht. Allegorien bieten eine
Personifizierung des Abstrakten. Prototyp der Allegorie ist die Frauenfigur der
Justitia. Meine These lautet nun, dass das das Verhaltnis von Juristen zur Kunst auf
dem Niveau der Allegorie stehen geblieben ist. Der Kunst muten auch moderne
Juristen die Veranschaulichung ihrer Aporien zu.

Ad 2: Nun zu der Lucke im 16. Jahrhundert, in die B heute seinen Stein gesetzt hat.
Ich muss zunachst mit drei Verstandnisfragen beginnen.

a) Der Absolutismus Florentiner Pragung ist mir nicht vertraut. In Deutschland hat
es den absoluten Flrsten in Reinkultur nie gegeben. In Florenz gab es eine
republikanische Tradition. Die Medici waren eher Handelsfursten. Erst Cosimo |. hat
durch seine Heirat und die spatere Ernennung zum Herzog der Toskana eine
dynastische Legitimation herzustellen versucht. Immerhin wird Cosimo Machiavelli
gekannt haben, nicht dagegen die Souveranitatslehre Bodins, denn die Sechs
Bucher sind erst 1577 erschienen. Insgesamt: Sein Selbstverstandnis als Furst kann
ich mir nicht vorstellen. Florenz bot jedenfalls keinen idealtypischen Absolutismus.
b) Mir ist nicht klar, wie viel die Thesen von B. mit dem Inhalt der Kunst Cellinis zu
tun haben. Wir sehen ja meistens nur auf die Skulpturen. Da gibt es wohl nur zwei
Arbeiten, die sozusagen thematisch einschlagig sind, namlich den Perseus und die
Buste Cosimos |. Beide Arbeiten sind relativ spat entstanden, die Bluste war 1548
fertig, der Perseus wurde wohl erst 1554 aufgestellt. Die Buste war ja wohl auch gar
nicht fir Florenz selbst, sondern fur den Hafen in Portoferraio bestimmt.

Rsozblog.de -- Weblog zur Rechtssoziologie und Rechtstheorie von Prof. em. Dr.
Klaus F. Rohl, Ruhr-Universitat Bochum



Ich kann mir nicht vorstellen, wie die Buste Cosimos auf die Zeitgenossen gewirkt
hat. Sicher nicht klassisch-romisch. Michelangelos David wurde dagegen von den
BlUrgern vermutlich als Symbol fur Entschlossenheit und Starke verstanden und

Rsozblog.de -- Weblog zur Rechtssoziologie und Rechtstheorie von Prof. em. Dr.
Klaus F. Rohl, Ruhr-Universitat Bochum


https://www.rsozblog.de/wp-content/uploads/Cellini-Perseus.jpg

deshalb von ihnen auf dem Platz vor dem Palazzo Vecchio aufgestellt, obwohl die
Statue eigentlich fur den Dom bestimmt war. Vielleicht waren aus zeitgendssischer
Sicht die MUnzen und Medaillen viel wichtiger als die Plastik.

c) Die Episode der Ermordung Allessandro de Medicis durch Lorenzino de Medici
kann ich schlicht nicht einordnen, weil mir die historischen Details fehlen.
Alessandro war ein Sohn von Clemens VII. und wurde 1532 durch Karl V. zum
Erbherzog von Florenz installiert. Lorenzino hat ihn dann tatsachlich 1537 ermordet,
aber wohl nicht eigenhandig, sondern durch einen gedungenen Marder, und wohl
aus politischen Grunden, namlich weil er eingefleischter Republikaner war. Was
Herr B. Uber diesen Vorfall berichtet stammt aus der Selbstbiographie Cellinis und
ist wohl doch eine sehr subjektive Interpretation.

Ad 3: Alternative Interpretationen

a) Cellini war in der Tat ein auBergewohnlicher Mensch. Aber man darf seine
Straftaten nicht mit modernen MafRstaben messen. Seine Rechtsbriiche in Rom
waren in Florenz nicht interessant und umgekehrt. Erst recht interessierte man sich
in Italien nicht far die Probleme Cellinis am franzdsischen Hof. Es gab noch nicht wie
heute die Vorstellung von einem universalen Strafrecht, wie sie im Internationalen
Gerichtshof in Den Haag institutionalisiert ist.

b) Es war im Ubrigen ja auch keineswegs so, dass Cellini Narrenfreiheit genoss. Als
es ihm 1523 in Florenz zu heils wurde, floh er nach Rom. Als er sich in Rom der
Gunst des Papstes nicht mehr sicher war, floh er weiter nach Neapel. Bei seiner
Ruckkehr nach Rom wurde er sogar unter falschen Beschuldigungen verhaftet und
verurteilt. Er sall im Gefangnis, bis er auf Fursprache Franz I. freikam und auf
Umwegen nach Fontainebleau ziehen konnte. Und als er mit Konig Franz I. in Streit
geriet, kam er wieder nach Florenz, wo das Regime gewechselt hatte.

c) Naher an den Kern dringt aber wohl die Frage, ob, immer aus der Sicht zunachst
Clemens’ VII. und dann Cosimos I., Cellini wirklich im rechtsfreien Raum handeln
durfte. Das Florenz des 16. Jahrhunderts war eine vormoderne Form des Staates.
Wenn wir einmal annehmen, dass sich die Fursten in dieser Zeit wirklich als legibus
soluti verstanden, dass sie also nicht einmal eine Art ethisches Minimum im Sinne
des Dekalogs fur unverflugbar hielten, dann kann man doch kaum annehmen, dass
sie einem Kunstler, und sei es auch Cellini, eine originare Verfugungsgewalt tuber
das immerhin vorhandene Recht konzedierten. Dann blieb doch alle Freiheit des
Klnstlers eine vom Patron abgeleitete Freiheit. Dann stellt sich die Frage, wem der
Patron solche auBerordentlichen Freiheiten konzedierte. Vielleicht auch seinem
Meisterkoch. Steht damit die Kochkunst Uber dem Recht? Oder seiner Matresse.
Steht dann die Liebeskunst Uber dem Recht? Ich meine also, die Freiheit des
Klnstlers war vielleicht doch nur eine geliehene und keine originare.

Rsozblog.de -- Weblog zur Rechtssoziologie und Rechtstheorie von Prof. em. Dr.
Klaus F. Rohl, Ruhr-Universitat Bochum



Damit komme ich schon zu meinem Punkt 4, namlich zu moéglichen
alternativen Deutungen des Geschehens.

a) lch wurde der Story Celllinis, wie wir sie von Herrn B. gehort haben, nicht die
Uberschrift »Kunst vor Recht« oder »Kunst (iber Recht« geben, sondern vielleicht
»KUnstler sicher vor Strafverfolgung«. Nicht das Recht wurde suspendiert, sondern
nur die Strafverfolgung, und zwar aus Opportunitatsgriunden, namlich nur solange,
wie der Kunstler nutzlich erschien. Der Kunstler bekommt keineswegs einen
Freiraum zum Morden. So wie es heute Kronzeugen gibt, gab es damals
Kronkunstler.

b) Was brachte die Patrone dazu, dem Kunstler Cellini immer wieder die Freiheit zu
schenken? War es Prunksucht?

Wenn man an die Goldschmiedearbeiten, insbesondere an das beriUhmte Salzfass,
denkt, so war diese Kunst doch eine extrem elitare Angelegenheit, die man kaum
nach auBen vorzeigen konnte, ohne die Bruciamenti in Erinnerung zu rufen, die uns
Herr B. in einem frUheren Aufsatz vorgestellt hat.

Auf der anderen Seite waren Statuen und MUnzen im Florenz der Medicis wohl das
wichtigste Massenmedium. Fur Kunstler als Public-Relations-Manager gab es keinen
Ersatz. War das der Grund, warum Allessandro eine ebenso prachtvolle
Portratmedaille wollte wie Cellini sie fur Clemens VII. geschaffen hatte? Dann wurde
der Kunstler also als Propagandahelfer gebraucht. Und daftur wurde ihm manches

Rsozblog.de -- Weblog zur Rechtssoziologie und Rechtstheorie von Prof. em. Dr.
Klaus F. Rohl, Ruhr-Universitat Bochum


https://www.rsozblog.de/wp-content/uploads/Cellini-Saliera.png

nachgesehen.

c) Nur auf den ersten Blick ist die These von der Rechtsfreiheit der Kunst als Vorbild
far die Rechtsfreiheit des Souverans plausibel. Es geht um eine Analogie zwischen
Klnstler und Regenten. Aber die Analogie hinkt. Fur eine Analogie muss man doch
fragen: Was hat fur den Kunstler eine ahnliche Bedeutung wie fur den Souveran das
Recht? Fur die Antwort wurde man kaum in der privaten Lebensfuhrung des
Klnstlers suchen, sondern auf werkbezogene Qualitaten schauen. Die Analogie
ware nur plausibel, wenn die Kunstlerfreiheit hinreichenden Werkbezug hatte. Der
nachstliegende Werkbezug im Falle Cellinis ware der Regelkanon der Kunst in
Verbindung mit dem Ziel der Mimesis. Cellini hatte sich von diesem Kanon befreien
mussen. Oder er hatte ungewdhnliche, nicht regelkonforme Motive wahlen kénnen.
Auch das hat er nicht getan. Der Gipfel schlieBlich ware die kunstlerische
Darstellung des Bosen gewesen, sei es in der Form der Blasphemie, burgerlicher
Unmoral oder in Gestalt der Auflehnung gegen das Recht oder seinen
Reprasentanten. Von alledem kann keine Rede sein. Die Kunstlerfreiheit hat im
Werk selbst keinen Ausdruck gefunden. Cellini ist ein Beispiel fur die Freiheit des
Klnstlers, nicht fur die Freiheit der Kunst.

d) Von Immanuel Kant stammt bekanntlich die Vorstellung, dass ich etwas
asthetisch rthmen kann, obwohl ich es moralisch verwerfe. Das passt nicht genau.
Hier geht es nicht um ein amoralisches Werk, sondern um einen amoralischen
Klnstler. Aber sicher ist auch irgendwo schon einmal behauptet worden, dass die
asthetische Qualitat eines Werkes nicht von der Moral des Kunstlers abhangt. Sollte
der Kunstler Cellini insofern Vorbild fur den Regenten Cosimo I. sein, als dieser die
Uberzeugung hatte, dass es fiir seine Stellung als Fiirst nicht auf persénliche
Moralitat, sondern auf erfolgreiches politisches Handeln ankam? Auch der
amoralische Regent kann ein guter Furst sein. Das ware gut machiavellistisch
gedacht. Aber ich glaube, das war nicht die These von B.

e) Am meisten beunruhigt mich der Gedanke vom Recht zum BlutvergieRen als
Stimulans der kunstlerischen Gestaltung. In abgeschwachter Form haben Kunstler
immer wieder das Recht zu unzivilem Verhalten als Stimulans in Anspruch
genommen, etwa zu Alkoholexzessen und Rauschgiftgenuss. Doch wie soll man sich
die Ubertragung dieser Vorstellung auf den Firsten, den Staat und sein Recht
vorstellen. Der Staat als Kunstwerk, das ist gut nachzuvollziehen. Mord als Mittel
zum Zweck; das ist immerhin noch vorstellbar. Aber Mord als Stimulans der
Staatskunst geht Uber mein Fassungsvermaogen.

f) Unter diesen Umstanden erscheint mir die Aufwertung Cellinis Uber seine
Biografie wie eine Projektion der spatromantischen Genieasthetik in das 16.
Jahrhundert. Das Genie setzt sich Uber den Regelkanon der Kunst und Uber die Idee

Rsozblog.de -- Weblog zur Rechtssoziologie und Rechtstheorie von Prof. em. Dr.
Klaus F. Rohl, Ruhr-Universitat Bochum



der Mimesis hinweg und wohl auch uber die Regeln der Gesellschaft. Die
Genieasthetik des ausgehenden 18. Jahrhunderts verlagerte die Kunst soweit in die
Individualitat des Kunstlers, dass sich Kunst eigentlich gar nicht mehr in Werken
ausdrucken lasst, jedenfalls nicht in Werken die verstanden werden. Das
Geniekonzept bietet die Handhabe, Autonomie zu denken, versperrt aber die
Moglichkeit, Uber Kunst zu kommunizieren. Die Konsequenz ist dann der Kunstler
ohne Werk. Die letzte Konsequenz ware der Mord als schone Kunst. Aber auch das
hat B. wohl nicht gemeint.

Wie komme ich nun zu einem Schluss? Ich habe nur einen recht gewaltsamen
Schluss. Wir haben eine mit Kennerschaft vorgetragene Einzelfallstudie gehort. Man
kdnnte geneigt sein, sie als Gourmetwissenschaft abzutun. Aber da tate man Herrn
B Unrecht. Wir wissen, dass gerade Herr B in der Kunstwissenschaft das Stadium
des Gourmethaften weit hinter sich gelassen hat. Wir missen diesen Vortrag
deshalb als eine ebenso farbige und spannende wie ernsthafte Anregung
akzeptieren. Normalwissenschaft muss nun aber weiter nach
Anschlusskommunikationen suchen. Die Frage ist also, ob die Interpretation, mit der
Herr B die Geschichte Cellinis versehen hat, von Zeitgenossen und Nachfolgern
aufgegriffen wird. Das sehe ich bisher nicht.

Ahnliche Themen

e Recht und Kunst und »Kitsch fur Kluge Kopfe«

Der Kulturwissenschaftler als Wendehals

Form und Inhalt als Kaskade

Rechtsasthetik in der Allgemeinen Rechtslehre

Von der Rechtsasthetik Uber Selbsterkenntnis zum asthetischen Juridismus

e Sozioprudenz und Jurisprudenz

« Asthetische Diskriminierung - heute mit JURIS und Bourdieu

« Asthetische Diskriminierung

* Neu in Rechtssoziologie-online: § 15 Rechtssoziologie als Kulturwissenschaft?
« Asthetische und narrative Geltung

Rsozblog.de -- Weblog zur Rechtssoziologie und Rechtstheorie von Prof. em. Dr.
Klaus F. Rohl, Ruhr-Universitat Bochum


https://www.rsozblog.de/recht-und-kunst-und-kitsch-fuer-kluge-koepfe/
https://www.rsozblog.de/der-kulturwissenschaftler-als-wendehals/
https://www.rsozblog.de/form-und-inhalt-als-kaskade/
https://www.rsozblog.de/rechtsaesthetik-in-der-allgemeinen-rechtslehre/
https://www.rsozblog.de/von-der-rechtsaesthetik-ueber-selbsterkenntnis-zum-aesthetischen-juridismus/
https://www.rsozblog.de/sozioprudenz-und-jurisprudenz/
https://www.rsozblog.de/aesthetische-diskriminierung-heute-mit-juris-und-bourdieu/
https://www.rsozblog.de/aesthetische-diskriminierung/
https://www.rsozblog.de/neu-in-rechtssoziologie-online-15-rechtssoziologie-als-kulturwissenschaft/
https://www.rsozblog.de/asthetische-und-narrative-geltung/

