
Rsozblog.de -- Weblog zur Rechtssoziologie und Rechtstheorie von Prof. em. Dr.
Klaus F. Röhl, Ruhr-Universität Bochum

Recht muss anthropozentrisch
bleiben – was sonst?
Posted on 10. Januar 2017 by Klaus F. Röhl

Der erste Eintrag des neuen Jahres enthält eine prononciert normative Äußerung,
auf die ich sonst verzichte, wiewohl ein normativer Überschuss natürlich meist nicht
zu vermeiden ist.

Die potenziell grenzenlose Ausdeutbarkeit von Grund- und Menschenrechten führt
zu deren Verschleiß, wenn kein dauerhaftes soziales Einverständnis sie rechtlich
und sozial fixiert. Dieses Einverständnis schien lange selbstverständlich zu sein.
Menschenrechte sind eben Menschenrechte und keine Tierrechte und schon gar
keine Pflanzenrechte. Aber eine breite Tierrechtsbewegung marschiert, um die
normative Differenz zwischen Mensch und Tier einzuebnen, prominent vertreten
etwa durch das Great Ape Project[1], dessen Protagonisten gewisse
Menschenrechte auch für Hominiden fordern.

In dem Eintrag vom 30. April 2013 habe ich kritisch über eine rechtspolitische
Diskussion über den Schutz der »Pflanzenwürde« berichtet. Seither ist die
wissenschaftliche Literatur zum Thema weiter angewachsen.[2] Längst ist über Tier-
und Pflanzenrechte so viel gesagt und geschrieben worden, dass kaum noch neue
Argumente zu entdecken sind. Das wohl jüngste Argument beruft sich auf das
Anthropozän-Konzept, das besagt, wir seien in ein Zeitalter eingetreten, in dem
nicht länger die Natur, sondern die Menschen die Gestalt der Erde und das Leben
auf ihr formten. Sozusagen als Gegengewicht sollen Teilen der Natur, Tieren und
Landschaften, eigene Rechte zugestanden werden.[3]

Es ist müßig, weiter über ontologische Differenzen zwischen Mensch und Tier zu
streiten. Aus naturwissenschaftlicher Sicht ist der Mensch ein höheres Tier. Es lohnt
sich auch kaum, darüber zu diskutieren, ob die traditionelle Auffassung, der Mensch
unterscheide sich vom Tier durch seinen Vernunftgebrauch, haltbar ist. Dadurch
verlagert sich der Streit nur auf den ohnehin problematischen Vernunftbegriff. Man
kann Tieren weder Kognitionen noch Emotionen absprechen.

Das ändert nichts daran, dass bisher kaum eine empirische Grenze so scharf ist, wie
diejenige zwischen Mensch und Nichtmensch. Bisher ist jedenfalls kein Fall bekannt,

https://www.rsozblog.de/pflanzenwurde-menschenwurde/


Rsozblog.de -- Weblog zur Rechtssoziologie und Rechtstheorie von Prof. em. Dr.
Klaus F. Röhl, Ruhr-Universität Bochum

indem die Eigenschaft eines Lebewesens als Mensch oder Nichtmensch zweifelhaft
gewesen wäre. Insbesondere auch die Artgrenze zwischen Mensch und Tier hat seit
unvordenklicher Zeit gehalten, wiewohl auch sie grundsätzlich nicht evolutionsfest
ist.

Es bleibt verdienstvoll, in dieser Situation den »Anthropozentrismus des juristischen
Personenbegriffs«[4] aufzuarbeiten. Gezeigt wird aber nur, was wir schon immer
wussten: Rechtstechnisch ist es überhaupt kein Problem, bestimmten Teilen der
belebten oder unbelebten Natur Rechtsfähigkeit zu verleihen und ihnen in der Folge
auch subjektive Rechte zuzuerkennen.[5] Die Privilegierung des Menschen, die als
Anthropozentrismus geläufig ist, hat eine religiöse und eine logozentrische
Begründungtradition. Selbstverständlich wird diese Tradition heute, wie alles, was
selbstverständlich erscheint, in Frage gestellt.

Die Diskussion um Rechte für die Natur ist nicht länger ein rationaler Diskurs im
Sinne von Habermas, sondern ein Machtdiskurs im Sinne Foucaults, in dem nicht
mehr Argumente, sondern Fußnoten zählen. Wer sich äußert, äußert sich in der
Regel im Sinne der Tierrechtsbewegung. Die Mehrheit bleibt stumm, bis sie eines
Tages nicht mehr reden darf. Es ist daher an der Zeit, Farbe zu bekennen.

Ganz gleich, ob es eine fundamentale Grenze zwischen Mensch und Tier gibt: Ich
ziehe eine Grenze – oder vielmehr, ich folge all denen, die eine solche Grenze
ziehen. Die große Errungenschaft der Grund- und Menschenrechte verliert durch die
Proliferation ins Tier- oder gar ins Pflanzenreich an Kraft. Solange Milliarden
Menschen nicht in Frieden und Freiheit leben, solange sie hungern, leiden und
Ungleichheit ertragen müssen, gilt es, die Grund- und Menschenrechte auf diese
Menschen zu konzentrieren. Naturschutz und Tierschutz sind diesem Ziel
untergeordnet.

Solche Privilegierung des Menschen muss nicht unbedingt deontologisch begründet
werden. Ich ziehe einen bescheidenen Utilitarismus vor. Bescheiden, weil es nicht
um das größte Glück, sondern nur um die Ausräumung großen Unglücks geht.
Deshalb müssen Naturschutz und Tierschutz nicht zurückstehen, Utilitarismus
verlangt auch die Verringerung tierischen Leids. Ein menschenzentrierter
Utilitarismus inkorporiert ferner das Prinzip der Nachhaltigkeit, das ohne intensiven
Naturschutz nicht zu halten ist. Damit wird die Frage, welche Schmerzen, Leiden
oder Schäden Tieren zugefügt werden und wann sie getötet werden dürfen, zu einer
Frage der Verhältnismäßigkeit, bei deren Beantwortung das Wohl von Menschen ein
deutliches Übergewicht erhält. Es wiegt so schwer, dass im Interesse menschlichen

https://www.rsozblog.de/diszipliniert-foucault-kein-hammer-genannt-diskurs/


Rsozblog.de -- Weblog zur Rechtssoziologie und Rechtstheorie von Prof. em. Dr.
Klaus F. Röhl, Ruhr-Universität Bochum

Wohlergehens selbst die Tötung von Tieren zulässig ist. Alles andere wäre
Heuchelei.

Auf Dauer schließt diese Sichtweise nicht einmal aus, dass auch Tieren Rechte
zugestanden werden. Es handelt sich, wie gesagt, um ein rechtstechnisches
Problem. Wenn dem Menschen durch Tierrechte besser gedient wäre als ohne,
sollte man sie einrichten.

Juristen könnten – besser noch als Theologen – wissen, dass sich nicht das
dominium terrae der biblischen Schöpfungsgeschichte, sondern allenfalls eine
bestimmte Auslegungstradition für die ökologische Krise der Welt verantwortlich
machen lässt. Die Einordnung des gegenwärtigen Erdzeitalters als Anthropozän
bestätigt das dominium terrae nicht als Imperativ, sondern als Faktum. Wenn
darauf überhaupt noch eine Reaktion möglich, dann nur als solche von Menschen,
die den Schaden, den sie angerichtet haben, zu begrenzen und vielleicht ein wenig
zu reparieren suchen. Hier sind allein Menschen als Pflichtsubjekte gefordert.
Deshalb sollten sie auch als Rechtsubjekte privilegiert bleiben.

Ohnehin werden Tierrechte bald nur noch einen Nebenschauplatz bilden. Die neuen
Möglichkeiten zu einer Genveränderung mittels CRISPR/Cas9 und die
heraufziehende künstliche Intelligenz bilden die Zukunftsfront, an der es die
Menschlichkeit zu verteidigen gilt und die erst recht einen anthropozentrischen
Standpunkt fordert.

Nachtrag: Die Argumente sind, wie gesagt, getauscht. Es wäre langweilig sie zu
wiederholen. Aber ich will doch jedenfalls auf eine Darstellung verweisen, die ich
mir gerne zu eigen mache: Heike Baranzke, Natur als Subjekt von Eigenrechten —
eine sinnvolle Rede?, in: Gerald Hartung/Thomas Kirchhoff (Hg.), Welche Natur
brauchen wir?, 2014, 439-460.

Und noch ein Nachtrag: Mitte März 2017 meldete die Presse, das Parlament in
Wellington/Neuseeland habe dem Whanganui River auf Wunsch der Maori
Rechtspersönlichkeit verliehen und ihm einen Vertreter der Maori und einen
Verteter der Regierung als Treuhänder bestellt. Der für die Verhandlungen mit den
Maori zuständige Minister wird mit den Worten zitiert: »Manche Leute werden das
einigermaßen seltsam finden. Aber das ist auch nicht anders als bei einer
Familienstiftung oder einer Firma.« Richtig. Juristische Personen sind
Rechtspersonen zweiter Klasse. Das ist keine Frage der Rechtstheorie.
Rechtstheorie, will sie nicht zum Naturrecht zurückkehren, kann auch den

http://diepresse.com/home/ausland/welt/5184409/Neuseeland-macht-Fluss-zur-Person


Rsozblog.de -- Weblog zur Rechtssoziologie und Rechtstheorie von Prof. em. Dr.
Klaus F. Röhl, Ruhr-Universität Bochum

Menschen nur als juristische Person konstruieren. Aber der Mensch ist die einzige
juristische Person erster Klasse. Das ist keine Theorie, sondern eine
Wertentscheidung.

______________________________

[1] Es »geht zurück auf das 1993 erschienene Buch »Menschenrechte für die
Großen Menschenaffen – Das Great Ape Projekt« (Originaltitel: The Great Ape
Project: Equality Beyond Humanity), das von den Philosophen Paola Cavalieri und
Peter Singer herausgegeben wurde. Es enthält Beiträge von 34 Autoren, darunter
Jane Goodall, Jared Diamond und Richard Dawkins. Nach dem ersten Schwung in
den 90er Jahren lösten sich zahlreiche Arbeitsgruppen zum GAP allmählich auf. Im
Gefolge der Verleihung des Ethik-Preises 2011 der Giordano-Bruno-Stiftung an Paola
Cavalieri und Peter Singer wurde das GAP in Deutschland neu gestartet. Der
Relaunch wird koordiniert von dem Psychologen Colin Goldner, unterstützt von
Wissenschaftlern wie Volker Sommer, Dieter Birnbacher oder Michael Schmidt-
Salomon.« (Wikipedia, Great Ape Project).

[2] Heft 3/2016 der Zeitschrift »Rechtwissenschaft« ist als Themenheft »Tier und
Recht« erschienen. Aus den Beiträgen lässt sich die ältere Literatur rückverfolgen.

[3] Kyniker werden sich mit Muslimen zusammenschließen, die die westliche Welt
als Kynozän kritisieren, weil Menschen dort Hunde oft höher geschätzt werden als
die Familie.

[4] Steffen Augsberg, Der Anthropozentrismus des juristischen Personenbegriffs –
Ausdruck überkommener (religiöser) Traditionen, speziesistischer Engführung oder
funktionaler Notwendigkeiten?, Rechtswissenschaft 7, 2016, 338-362.

[5] Röhl/Röhl, Allgemeine Rechtslehre, 3. Aufl. 2008, S. 463.

Ähnliche Themen

Wahlrecht für Tiere?
Recht muss anthropozentrisch bleiben – was sonst? Zu den Konnationen des
Begriffs
Anthropozentrismus angesichts von Hybriden und Metaorganismen
Recht muss anthropozentrisch bleiben – oder soll es Menschen künstlicher
Intelligenz ausliefern?

http://de.wikipedia.org/wiki/Great_Ape_Project
http://www.nomos-elibrary.de/10.5771/1868-8098-2016-3/rw-rechtswissenschaft-jahrgang-7-2016-heft-3
http://www.nomos-elibrary.de/10.5771/1868-8098-2016-3/rw-rechtswissenschaft-jahrgang-7-2016-heft-3
https://www.rsozblog.de/wahlrecht-fuer-tiere/
https://www.rsozblog.de/recht-muss-anthropozentrisch-bleiben-was-sonst-zoophil/
https://www.rsozblog.de/recht-muss-anthropozentrisch-bleiben-was-sonst-zoophil/
https://www.rsozblog.de/anthropozentrismus-angesichts-von-hybriden-und-metaorganismen/
https://www.rsozblog.de/recht-muss-anthropozentrisch-bleiben-oder-soll-es-menschen-kuenstlicher-intelligenz-ausliefern/
https://www.rsozblog.de/recht-muss-anthropozentrisch-bleiben-oder-soll-es-menschen-kuenstlicher-intelligenz-ausliefern/


Rsozblog.de -- Weblog zur Rechtssoziologie und Rechtstheorie von Prof. em. Dr.
Klaus F. Röhl, Ruhr-Universität Bochum

Recht muss anthropozentrisch bleiben – was sonst? Ein Recht für Cyborgs?
Pflanzenwürde – Menschenwürde

https://www.rsozblog.de/recht-muss-anthropozentrisch-bleiben-was-sonst-ein-recht-fuer-cyborgs/
https://www.rsozblog.de/pflanzenwurde-menschenwurde/

