Recht muss anthropozentrisch
bleiben - was sonst?

Posted on 10. Januar 2017 by Klaus F. Rohl

Der erste Eintrag des neuen Jahres enthalt eine prononciert normative AuRerung,
auf die ich sonst verzichte, wiewohl ein normativer Uberschuss natirlich meist nicht
zu vermeiden ist.

Die potenziell grenzenlose Ausdeutbarkeit von Grund- und Menschenrechten flhrt
zu deren Verschleils, wenn kein dauerhaftes soziales Einverstandnis sie rechtlich
und sozial fixiert. Dieses Einverstandnis schien lange selbstverstandlich zu sein.
Menschenrechte sind eben Menschenrechte und keine Tierrechte und schon gar
keine Pflanzenrechte. Aber eine breite Tierrechtsbewegung marschiert, um die
normative Differenz zwischen Mensch und Tier einzuebnen, prominent vertreten
etwa durch das Great Ape Project[1], dessen Protagonisten gewisse
Menschenrechte auch fur Hominiden fordern.

In dem Eintrag vom 30. April 2013 habe ich kritisch Uber eine rechtspolitische
Diskussion Uber den Schutz der »Pflanzenwurde« berichtet. Seither ist die
wissenschaftliche Literatur zum Thema weiter angewachsen.[2] Langst ist Uber Tier-
und Pflanzenrechte so viel gesagt und geschrieben worden, dass kaum noch neue
Argumente zu entdecken sind. Das wohl jungste Argument beruft sich auf das
Anthropozan-Konzept, das besagt, wir seien in ein Zeitalter eingetreten, in dem
nicht [anger die Natur, sondern die Menschen die Gestalt der Erde und das Leben
auf ihr formten. Sozusagen als Gegengewicht sollen Teilen der Natur, Tieren und
Landschaften, eigene Rechte zugestanden werden.[3]

Es ist muBig, weiter Uber ontologische Differenzen zwischen Mensch und Tier zu
streiten. Aus naturwissenschaftlicher Sicht ist der Mensch ein hoheres Tier. Es lohnt
sich auch kaum, darUber zu diskutieren, ob die traditionelle Auffassung, der Mensch
unterscheide sich vom Tier durch seinen Vernunftgebrauch, haltbar ist. Dadurch
verlagert sich der Streit nur auf den ohnehin problematischen Vernunftbegriff. Man
kann Tieren weder Kognitionen noch Emotionen absprechen.

Das andert nichts daran, dass bisher kaum eine empirische Grenze so scharf ist, wie
diejenige zwischen Mensch und Nichtmensch. Bisher ist jedenfalls kein Fall bekannt,

Rsozblog.de -- Weblog zur Rechtssoziologie und Rechtstheorie von Prof. em. Dr.
Klaus F. Rohl, Ruhr-Universitat Bochum


https://www.rsozblog.de/pflanzenwurde-menschenwurde/

indem die Eigenschaft eines Lebewesens als Mensch oder Nichtmensch zweifelhaft
gewesen ware. Insbesondere auch die Artgrenze zwischen Mensch und Tier hat seit
unvordenklicher Zeit gehalten, wiewohl auch sie grundsatzlich nicht evolutionsfest

ist.

Es bleibt verdienstvoll, in dieser Situation den »Anthropozentrismus des juristischen
Personenbegriffs«[4] aufzuarbeiten. Gezeigt wird aber nur, was wir schon immer
wussten: Rechtstechnisch ist es uberhaupt kein Problem, bestimmten Teilen der
belebten oder unbelebten Natur Rechtsfahigkeit zu verleihen und ihnen in der Folge
auch subjektive Rechte zuzuerkennen.[5] Die Privilegierung des Menschen, die als
Anthropozentrismus gelaufig ist, hat eine religiose und eine logozentrische
Begrindungtradition. Selbstverstandlich wird diese Tradition heute, wie alles, was
selbstverstandlich erscheint, in Frage gestellt.

Die Diskussion um Rechte fur die Natur ist nicht [anger ein rationaler Diskurs im
Sinne von Habermas, sondern ein Machtdiskurs im Sinne Foucaults, in dem nicht
mehr Argumente, sondern Fulinoten zahlen. Wer sich dul3ert, aulBert sich in der
Regel im Sinne der Tierrechtsbewegung. Die Mehrheit bleibt stumm, bis sie eines
Tages nicht mehr reden darf. Es ist daher an der Zeit, Farbe zu bekennen.

Ganz gleich, ob es eine fundamentale Grenze zwischen Mensch und Tier gibt: Ich
ziehe eine Grenze - oder vielmehr, ich folge all denen, die eine solche Grenze
ziehen. Die groBe Errungenschaft der Grund- und Menschenrechte verliert durch die
Proliferation ins Tier- oder gar ins Pflanzenreich an Kraft. Solange Milliarden
Menschen nicht in Frieden und Freiheit leben, solange sie hungern, leiden und
Ungleichheit ertragen mussen, qgilt es, die Grund- und Menschenrechte auf diese
Menschen zu konzentrieren. Naturschutz und Tierschutz sind diesem Ziel
untergeordnet.

Solche Privilegierung des Menschen muss nicht unbedingt deontologisch begrundet
werden. Ich ziehe einen bescheidenen Utilitarismus vor. Bescheiden, weil es nicht
um das grofSte Gluck, sondern nur um die Ausraumung groBen Ungllucks geht.
Deshalb mussen Naturschutz und Tierschutz nicht zurtckstehen, Utilitarismus
verlangt auch die Verringerung tierischen Leids. Ein menschenzentrierter
Utilitarismus inkorporiert ferner das Prinzip der Nachhaltigkeit, das ohne intensiven
Naturschutz nicht zu halten ist. Damit wird die Frage, welche Schmerzen, Leiden
oder Schaden Tieren zugefugt werden und wann sie getdtet werden durfen, zu einer
Frage der VerhaltnismaRigkeit, bei deren Beantwortung das Wohl von Menschen ein
deutliches Ubergewicht erhalt. Es wiegt so schwer, dass im Interesse menschlichen

Rsozblog.de -- Weblog zur Rechtssoziologie und Rechtstheorie von Prof. em. Dr.
Klaus F. Rohl, Ruhr-Universitat Bochum


https://www.rsozblog.de/diszipliniert-foucault-kein-hammer-genannt-diskurs/

Wohlergehens selbst die Totung von Tieren zulassig ist. Alles andere ware
Heuchelei.

Auf Dauer schlieSt diese Sichtweise nicht einmal aus, dass auch Tieren Rechte
zugestanden werden. Es handelt sich, wie gesagt, um ein rechtstechnisches
Problem. Wenn dem Menschen durch Tierrechte besser gedient ware als ohne,
sollte man sie einrichten.

Juristen kénnten - besser noch als Theologen - wissen, dass sich nicht das
dominium terrae der biblischen Schépfungsgeschichte, sondern allenfalls eine
bestimmte Auslegungstradition fur die okologische Krise der Welt verantwortlich
machen lasst. Die Einordnung des gegenwartigen Erdzeitalters als Anthropozan
bestatigt das dominium terrae nicht als Imperativ, sondern als Faktum. Wenn
darauf Uberhaupt noch eine Reaktion moglich, dann nur als solche von Menschen,
die den Schaden, den sie angerichtet haben, zu begrenzen und vielleicht ein wenig
zu reparieren suchen. Hier sind allein Menschen als Pflichtsubjekte gefordert.
Deshalb sollten sie auch als Rechtsubjekte privilegiert bleiben.

Ohnehin werden Tierrechte bald nur noch einen Nebenschauplatz bilden. Die neuen
Moglichkeiten zu einer Genveranderung mittels CRISPR/Cas9 und die
heraufziehende kunstliche Intelligenz bilden die Zukunftsfront, an der es die
Menschlichkeit zu verteidigen gilt und die erst recht einen anthropozentrischen
Standpunkt fordert.

Nachtrag: Die Argumente sind, wie gesagt, getauscht. Es ware langweilig sie zu
wiederholen. Aber ich will doch jedenfalls auf eine Darstellung verweisen, die ich
mir gerne zu eigen mache: Heike Baranzke, Natur als Subjekt von Eigenrechten —
eine sinnvolle Rede?, in: Gerald Hartung/Thomas Kirchhoff (Hg.), Welche Natur
brauchen wir?, 2014, 439-460.

Und noch ein Nachtrag: Mitte Marz 2017 meldete die Presse, das Parlament in
Wellington/Neuseeland habe dem Whanganui River auf Wunsch der Maori
Rechtspersonlichkeit verliehen und ihm einen Vertreter der Maori und einen
Verteter der Regierung als Treuhander bestellt. Der fur die Verhandlungen mit den
Maori zustandige Minister wird mit den Worten zitiert: »Manche Leute werden das
einigermalien seltsam finden. Aber das ist auch nicht anders als bei einer
Familienstiftung oder einer Firma.« Richtig. Juristische Personen sind
Rechtspersonen zweiter Klasse. Das ist keine Frage der Rechtstheorie.
Rechtstheorie, will sie nicht zum Naturrecht zurtckkehren, kann auch den

Rsozblog.de -- Weblog zur Rechtssoziologie und Rechtstheorie von Prof. em. Dr.
Klaus F. Rohl, Ruhr-Universitat Bochum


http://diepresse.com/home/ausland/welt/5184409/Neuseeland-macht-Fluss-zur-Person

Menschen nur als juristische Person konstruieren. Aber der Mensch ist die einzige
juristische Person erster Klasse. Das ist keine Theorie, sondern eine
Wertentscheidung.

[1] Es »geht zurlck auf das 1993 erschienene Buch »Menschenrechte fur die
Grollen Menschenaffen - Das Great Ape Projekt« (Originaltitel: The Great Ape
Project: Equality Beyond Humanity), das von den Philosophen Paola Cavalieri und
Peter Singer herausgegeben wurde. Es enthalt Beitrage von 34 Autoren, darunter
Jane Goodall, Jared Diamond und Richard Dawkins. Nach dem ersten Schwung in
den 90er Jahren |0sten sich zahlreiche Arbeitsgruppen zum GAP allmahlich auf. Im
Gefolge der Verleihung des Ethik-Preises 2011 der Giordano-Bruno-Stiftung an Paola
Cavalieri und Peter Singer wurde das GAP in Deutschland neu gestartet. Der
Relaunch wird koordiniert von dem Psychologen Colin Goldner, unterstutzt von
Wissenschaftlern wie Volker Sommer, Dieter Birnbacher oder Michael Schmidt-
Salomon.« (Wikipedia, Great Ape Project).

[2] Heft 3/2016 der Zeitschrift »Rechtwissenschaft« ist als Themenheft »Tier und
Recht« erschienen. Aus den Beitragen lasst sich die altere Literatur ruckverfolgen.

[3] Kyniker werden sich mit Muslimen zusammenschlie8en, die die westliche Welt
als Kynozan kritisieren, weil Menschen dort Hunde oft hdher geschatzt werden als
die Familie.

[4] Steffen Augsberg, Der Anthropozentrismus des juristischen Personenbegriffs -
Ausdruck uberkommener (religidoser) Traditionen, speziesistischer Engfuhrung oder
funktionaler Notwendigkeiten?, Rechtswissenschaft 7, 2016, 338-362.

[5] R6hI/R6NI, Allgemeine Rechtslehre, 3. Aufl. 2008, S. 463.

Ahnliche Themen

e Wahlrecht fur Tiere?

e Recht muss anthropozentrisch bleiben - was sonst? Zu den Konnationen des
Begriffs

e Anthropozentrismus angesichts von Hybriden und Metaorganismen

* Recht muss anthropozentrisch bleiben - oder soll es Menschen kunstlicher
Intelligenz ausliefern?

Rsozblog.de -- Weblog zur Rechtssoziologie und Rechtstheorie von Prof. em. Dr.
Klaus F. Rohl, Ruhr-Universitat Bochum


http://de.wikipedia.org/wiki/Great_Ape_Project
http://www.nomos-elibrary.de/10.5771/1868-8098-2016-3/rw-rechtswissenschaft-jahrgang-7-2016-heft-3
http://www.nomos-elibrary.de/10.5771/1868-8098-2016-3/rw-rechtswissenschaft-jahrgang-7-2016-heft-3
https://www.rsozblog.de/wahlrecht-fuer-tiere/
https://www.rsozblog.de/recht-muss-anthropozentrisch-bleiben-was-sonst-zoophil/
https://www.rsozblog.de/recht-muss-anthropozentrisch-bleiben-was-sonst-zoophil/
https://www.rsozblog.de/anthropozentrismus-angesichts-von-hybriden-und-metaorganismen/
https://www.rsozblog.de/recht-muss-anthropozentrisch-bleiben-oder-soll-es-menschen-kuenstlicher-intelligenz-ausliefern/
https://www.rsozblog.de/recht-muss-anthropozentrisch-bleiben-oder-soll-es-menschen-kuenstlicher-intelligenz-ausliefern/

e Recht muss anthropozentrisch bleiben - was sonst? Ein Recht fur Cyborgs?
e Pflanzenwurde - Menschenwurde

Rsozblog.de -- Weblog zur Rechtssoziologie und Rechtstheorie von Prof. em. Dr.
Klaus F. Rohl, Ruhr-Universitat Bochum


https://www.rsozblog.de/recht-muss-anthropozentrisch-bleiben-was-sonst-ein-recht-fuer-cyborgs/
https://www.rsozblog.de/pflanzenwurde-menschenwurde/

