Pflanzenwurde - Menschenwurde

Posted on 30. April 2013 by Klaus F. Rohl

Art. 120 der Schweizerischen Bundesverfassung tragt die Uberschrift
»Gentechnologie im Ausserhumanbereich« und lautet:

(1) Der Mensch und seine Umwelt sind vor Missbrauchen der Gentechnologie
geschutzt.

(2) Der Bund erlasst Vorschriften tber den Umgang mit Keim- und Erbgut von
Tieren, Pflanzen und anderen Organismen. Er tragt dabei der Wurde der
Kreatur sowie der Sicherheit von Mensch, Tier und Umwelt Rechnung und
schutzt die genetische Vielfalt der Tier- und Pflanzenarten.

Daran schliel3t eine rechtspolitische Diskussion uber den rechtlichen Schutz der
Pflanzenwiirde. "'Darauf bin ich durch den Artikel »Die Wirde der Pflanzen ist
unantastbar« von Thomas Thiel in der Heimlichen Juristenzeitung vom 17. 4. 2013
S. N4 aufmerksam geworden. Thiel wiederum bezieht sich ... Continue reading 2008
erschien ein Bericht der Eidgendssischen Ethikkommission fur die Biotechnologie im
Ausserhumanbereich (EKAH) Uber »Die Wurde der Kreatur bei Pflanzen«.

Die Kommission unterschied zwischen funf moglichen Antworten auf die Frage nach
der moralischen Qualitat von Pflanzen:

1. Theozentrismus: Grundlage dieser Position ist der Gedanke eines
Schopfergottes und damit verbunden der Geschopflichkeit aller Lebewesen.
Was um seiner selbst zahlt, ist Gott. Alle Lebewesen zahlen kraft ihrer
Beziehung zu Gott.

2. Ratiozentrismus: Diese Position macht die Frage, ob Wesen um ihrer selbst
zahlen, von ihrer (potentiellen) Vernunftfahigkeit und ihrem abstrakten
Sprachvermogen abhangig.

3. Pathozentrismus: Diese Position stellt auf die Empfindungsfahigkeit von
Lebewesen ab. Sie zahlen moralisch um ihrer selbst willen, wenn sie
empfindungsfahig sind und etwas in irgendeiner Form als gut oder schlecht
erfahren kénnen.

Rsozblog.de -- Weblog zur Rechtssoziologie und Rechtstheorie von Prof. em. Dr.
Klaus F. Rohl, Ruhr-Universitat Bochum


http://www.ekah.admin.ch/fileadmin/ekah-dateien/dokumentation/publikationen/d-Broschure-Wurde-Pflanze-2008.pdf

4. Biozentrismus: Lebewesen sind moralisch um ihrer selbst zu berucksichtigen,
weil sie leben.

5. Anthropozentrismus: Diese Position verwies die Kommission allerdings in eine
FuBnote, denn dahinter verberge sich entweder ein theozentrisches oder ein
ratiozentrisches Verstandnis.

Kummer ergénzt die Liste in Anlehnung an Frankena ®William K. Frankena, Ethik
und die Umwelt, in: Angelika Krebs (Hg.), Naturethik. Grundtexte zur gegenwartigen
tier- und okoethischen Diskussion. Frankfurt 1997, 271-295, 271. um drei weitere
Positionen:

1. Egozentrismus: Gemeint ist ein ethischer Egoismus, wonach das moralische
Werturteil ausschlielSlich auf das Interesse des Handelnden bezogen ist.

2. Holismus, das heift, die Ausdehnung des Eigenwerts auf das gesamte
O0kologische Zusammenspiel dieser Erde und damit auf alle Lebewesen.

3. Naturam sequere.

Doch solche wunderbaren Auflistungen helfen nicht wirklich weiter. Mir hilft es
dagegen, Kant ein wenig ausfuhrlicher zu zitieren, und zwar einige Stellen aus der
Grundlegung der Metaphysik der Sitten, die zur Begrundung des kategorischen
Imperativs dienen.

Der kategorische Imperativ ist ein Stuck der Lehre Kants von der Autonomie des
Menschen. Sie besagt, dass wir dem Gebot einer Autoritat niemals blind gehorchen
durfen, ja dass wir uns nicht einmal einer Ubermenschlichen Autoritat als einem
moralischen Gesetzgeber blind unterwerfen sollen. Wenn wir dem Befehl einer
Autoritat gegenuberstehen, sind doch immer nur wir selbst es, die auf unsere
eigene Verantwortung entscheiden, ob dieser Befehl moralisch oder unmoralisch ist.
Eine Autoritat kann die Macht besitzen, ihre Befehle durchzusetzen, ohne dass wir
ihr Widerstand leisten kdnnen. Aber wenn und solange es uns physisch moglich ist,
unsere Handlungsweise zu wahlen, liegt die Verantwortung bei uns.

Freiheit ist die Befugnis, keinen auBeren Gesetzen zu gehorchen, als zu denen
ich meine Beistimmung habe geben konnen.

Das Gewissen des Menschen ist die einzige Autoritat. Kants Ethik ist aber nicht auf
diesen Satz beschrankt. Er versucht auch festzustellen, was unser Gewissen von
uns fordert. Diese Forderung ist der beruhmte kategorische Imperativ. Er verlangt
nach Maximen, die sich zu einer Gesetzgebung (das ist unjuristisch gemeint) fur alle

Rsozblog.de -- Weblog zur Rechtssoziologie und Rechtstheorie von Prof. em. Dr.
Klaus F. Rohl, Ruhr-Universitat Bochum



vernunftig wollenden Wesen eignen.

Handle so, als ob die Maxime deines Handelns durch deinen Willen zum
allgemeinen Naturgesetz werden sollte.

Oder in einer anderen Formulierung:

Handle so, dal8 die Maxime deines Willens jederzeit zugleich als Prinzip einer
allgemeinen Gesetzgebung gelten konne.

Dieser kategorische Imperativ ist das Sittengesetz Kants. Er ist ein Gebot, dessen
Absender und Adressat identisch sind. Ein Versprechen etwa soll ich nicht halten,
damit ich selbst auch in den Genuss gehaltener Vertrage komme. Das Motiv, das
den Menschen zur Beachtung des Sittengesetzes veranlasst, darf stets nur die
Achtung vor dem Gesetz selbst sein, von Kant auch Pflicht genannt.

Pflicht ist die Notwendigkeit einer Handlung aus Achtung fur’'s Gesetz. Zum
Objekte als Wirkung meiner vorhabenden Handlung kann ich zwar Neigung
haben, aber niemals Achtung, eben darum, weil sie blo8 eine Wirkung und
nicht Tatigkeit eines Willens ist.

Schiller hat Uber diese Vorstellung gespottet:

Gerne diene ich den Freunden, doch tu ich es leider mit Neigung. Und so
wurmt es mich oft, dals ich nicht tugendhaft bin. Da ist kein anderer Rat, du
muft suchen, sie zu verachten und mit Abscheu alsdann tun, wie die Pflicht
dir gebeut.

Doch Kant meint, das Sittengesetz ware entwurdigt, wenn es um irgendwelcher
aulBerlicher Vorteile erfullt wirde. Das Sittengesetz hat Wurde, weil es absolut in
sich selbst wertvoll und die Bedingung ist, um deren Willen anderes wertvoll werden
kann.

Die Gesetzgebung selbst aber, die allen Wert bestimmt, mul8s eben darum eine
Wadarde, d. i. unbedingten, unvergleichbaren Wert haben, fur welchen das Wort
Achtung allein den geziemenden Ausdruck der Schatzung abgibt, die ein
vernunftiges Wesen Uber sie anzustellen hat. Autonomie ist also der Grund
der Wurde der menschlichen und jeder vernunftigen Natur.

Die Wurde des Gesetzes geht nun aber auf den Menschen Uber, der - soweit unsere

Rsozblog.de -- Weblog zur Rechtssoziologie und Rechtstheorie von Prof. em. Dr.
Klaus F. Rohl, Ruhr-Universitat Bochum



Erfahrung reicht - allein bestimmt und befahigt ist, sich nach diesem Gesetz selbst
zu bestimmen, sein Trager zu sein und sich mit ihm zu identifizieren.

Die Vernunft bezieht also jeder Maxime des Willens als allgemein
gesetzgebend auf jeden anderen Willen und auch auf jede Handlung gegen
sich selbst, und dies zwar nicht um irgendeines anderen praktischen
Beweggrundes oder kunftigen Vorteils willen, sondern aus der Idee der W ur
d e eines vernunftigen Wesens, das keinem Gesetze gehorcht, als dem, dal3
es zugleich selbst gibt. Im Reiche der Zwecke hat alles entweder einen Preis
oder eine Wurde. Was einen Preis hat, an dessen Stelle kann auch etwas
anders, als Aquivalent, gesetzt werden; was dagegen Uber allen Preis erhaben
ist, mithin kein Aquivalent verstattet, das hat eine Wirde ...

Daher ist Achtung vor der Wurde des Menschen fur Kant das inhaltliche Prinzip der
Sittenlehre. Daher formuliert Kant den kategorischen Imperativ auch so:

Handele so, dalR du die Menschheit sowohl in deiner Person, als in der Person
eines jeden anderen jederzeit zugleich als Zweck, niemals blols als Mittel
brauchst.

Man kann daruber streiten, ob Kants Beispiele fUr den kategorischen Imperativ den
von ihm selbst gesetzten Anforderungen gentgen. Das ist kaum der Fall. Man muss
wohl akzeptieren, dass der kategorische Imperativ letztlich inhaltsleer ist. Aber
schon ist er doch. Vor allem aber steckt mehr dahinter als Ratiozentrismus. Kant
hebt zwar immer wieder die Vernunftnatur des Menschen hervor. Aber in diesem
Zusammenhang ist Vernunft nicht bloB instrumentell oder analytisch, sondern
praktisch im Kantischen Sinne, das heilst zu ethischer Selbstbesinnung fahig. Damit
aus der Selbstbesinnung Selbstbestimmung werden kann, geht sie mit Freiheit
einher, so problematisch diese im Hinblick auf das unumstoBliche Kausalgesetz
auch sein mag.

Wir haben den bestimmten Begriff der Sittlichkeit auf die Idee der Freiheit
zuletzt zurlckgefuhrt; diese aber konnten wir, als etwas Wirkliches, nicht
einmal in uns selbst und in der menschlichen Natur beweisen; wir sahen nur,
dald wir sie voraussetzen mussen, wenn wir uns ein Wesen als vernunftig und
mit BewuBtsein seiner Kausalitat in Ansehung der Handlungen, d. i. mit einem
Willen begabt, uns denken wollen, und so finden wir, da8 wir aus eben
demselben Grunde jedem mit Vernunft und Willen begabten Wesen diese
Eigenschaft, sich unter der Idee seiner Freiheit zum Handeln zu bestimmen,

Rsozblog.de -- Weblog zur Rechtssoziologie und Rechtstheorie von Prof. em. Dr.
Klaus F. Rohl, Ruhr-Universitat Bochum



beilegen mussen.

Es lduft auf einen Taschenspielertrick hinaus, wenn Kant die Freiheit mit der
Unterscheidung des homo noumenon vom homo phainomenon zu retten versucht.

Um des Willen mul’ ein vernunftiges Wesen sich selbst, als Intelligenz, nicht
als zur Sinnen- sondern zur Verstandeswelt gehorig ansehen; mithin hat es
zwei Standpunkte, daraus sie sich selbst betrachten und Gesetze des
Gebrauchs seiner Krafte, folglich aller seiner Handlungen erkennen kann,
einmal, sofern es zur Sinnenwelt gehort, unter Naturgesetzen (Heteronomie),
zweitens als zur intelligibelen Welt gehorig, unter Gesetzen, von der Natur
unabhangig, nicht empirisch, sondern blof8 in der Vernunft gegrundet sein.

So versucht Kant sich an den eigenen Haaren aus dem Sumpf zu ziehen:
Du kannst, denn du sollst.

Und dennoch: Die Idee der Freiheit ist schon. Ich gonne »Wurde« nur solcher
Kreatur, die mit Kant die Idee der Freiheit teilen kann. Tiere und Pflanzen verdienen
es nicht, dass man ihnen unter Berufung auf Kant Wurde zubilligt.

Nicht einmal die metaphorische Verwendung des Wurdebegriffs, wie Kummer sie
immerhin flr zulassig halt, ist fur Tiere und Pflanzen angebracht. Damit wird die
Menschenwurde verschlissen. Die rechtlichen Konsequenzen sind fraglos sehr
begrenzt. Jede willkurliche oder auch nur vermeidbare Schadigung von Tieren und
Pflanzen ware danach unmoralisch und musste wohl auch rechtlich verboten sein.
Der Jainismus verwirft jede Tétung von Tieren. Aber so weit gehen nicht einmal
westliche Vegetarier. Auch in der Schweiz kommt wohl niemand auf die Idee, dass
man Pflanzen nicht mehr essen und aus ihnen keine Rohstoffe mehr gewinnen
durfe. Tierwurde und Pflanzenwurde konnte nie in dem Sinne absolut geschutzt
werden wie die Menschenwurde. Wollte man auch nur die Begrifflichkeit
akzeptieren, geriete der strikte Schutz der Menschenwurde in Gefahr.

Anmerkungen

Anmerkungen

Rsozblog.de -- Weblog zur Rechtssoziologie und Rechtstheorie von Prof. em. Dr.
Klaus F. Rohl, Ruhr-Universitat Bochum



Darauf bin ich durch den Artikel »Die Wurde der Pflanzen ist unantastbar« von
Thomas Thiel in der Heimlichen Juristenzeitung vom 17. 4. 2013 S. N4
aufmerksam geworden. Thiel wiederum bezieht sich auf einen Aufsatz des
Jesuiten, Biologen und Naturphilosophen Christian Kummer »Pflanzenwurde: Zu
einem Scheinargument in der Gentechnikdebatte, der in Stimmen der Zeit |g.
138, 2013, Heft 1 abgedruckt sein soll, mir aber bisher nicht zuganglich war.
William K. Frankena, Ethik und die Umwelt, in: Angelika Krebs (Hg.), Naturethik.

T2 Grundtexte zur gegenwartigen tier- und okoethischen Diskussion. Frankfurt
1997, 271-295, 271.

Ahnliche Themen

e Wahlrecht fur Tiere?

Anthropozentrismus angesichts von Hybriden und Metaorganismen

Recht muss anthropozentrisch bleiben - oder soll es Menschen kunstlicher
Intelligenz ausliefern?

Recht muss anthropozentrisch bleiben - was sonst? Ein Recht fur Cyborgs?
Recht muss anthropozentrisch bleiben - was sonst? Zu den Konnationen des

Begriffs
e Recht muss anthropozentrisch bleiben - was sonst?

Rsozblog.de -- Weblog zur Rechtssoziologie und Rechtstheorie von Prof. em. Dr.
Klaus F. Rohl, Ruhr-Universitat Bochum


https://www.rsozblog.de/wahlrecht-fuer-tiere/
https://www.rsozblog.de/anthropozentrismus-angesichts-von-hybriden-und-metaorganismen/
https://www.rsozblog.de/recht-muss-anthropozentrisch-bleiben-oder-soll-es-menschen-kuenstlicher-intelligenz-ausliefern/
https://www.rsozblog.de/recht-muss-anthropozentrisch-bleiben-oder-soll-es-menschen-kuenstlicher-intelligenz-ausliefern/
https://www.rsozblog.de/recht-muss-anthropozentrisch-bleiben-was-sonst-ein-recht-fuer-cyborgs/
https://www.rsozblog.de/recht-muss-anthropozentrisch-bleiben-was-sonst-zoophil/
https://www.rsozblog.de/recht-muss-anthropozentrisch-bleiben-was-sonst-zoophil/
https://www.rsozblog.de/recht-muss-anthropozentrisch-bleiben-was-sonst/

