
Rsozblog.de -- Weblog zur Rechtssoziologie und Rechtstheorie von Prof. em. Dr.
Klaus F. Röhl, Ruhr-Universität Bochum

Der Material Turn verspricht mehr
als er hält
Posted on 12. Februar 2023 by Klaus F. Röhl

»Wirklichkeit« als Begriff und Phänomen hat in den heutigen Sozial- und
Kulturwissenschaften einen eher schweren Stand. Wohl auch aus Angst, eines
naiven Wirklichkeitsverständnisses überfuhrt zu werden, pluralisiert man
Wirklichkeit zu beobachterabhängigen Wirklichkeiten, man verflüssigt sie in
kulturellen Konstruktionen, oder man löst sie gleich ganz in einem Kosmos
referenzloser Simulakren auf, bis man dann in einer Art überschießender
Umkehr die Materialität der Dinge unter nicht minder umständlichen
Vorkehrungen wieder zum Vorschein bringen möchte.«[1]

Bis ins 20. Jahrhundert hinein standen sich Kultur und Materie weitgehend
unvermittelt gegenüber. Kultur wurde als geistiges Phänomen betrachtet, für das
materielle Objekte allenfalls als Aufzeichnungs- und Transportmittel dienten. Nur in
der Kunst war die Verbindung enger. Spätestens die Medientheorie zeigte dann
aber unübersehbar, dass das Material und seine äußere Form sich von dem Inhalt
nicht vollständig trennen lassen. »The medium is the message.« Seit den 1980er
Jahren gibt es ein verstärktes Interesse an stofflichen Objekten, an Dingen und
Artefakten aus Natur, Technik und Kultur, das als material turn[2] geläufig ist.[3]
Entsteht daraus eine neue Formel für die Natur der Sache?

Die Phänomenologie entdeckt den Körper (und qua embodiment den Menschen als
Artefakt). Überall entdeckt man die Medialität des Sozialen. Cornelia Vismann
entdeckt die Akten in Gericht und Verwaltung, der französische Soziologie Bruno
Latour Treppenhäuser und Büroklammern im Conseil d‘Etat. Latour verkündet eine
Akteur-Netzwerk-Theorie, die Menschen und Gegenstände zu einer hybriden Einheit
zusammenfasst (und gleich ihr Akronym ANT mitliefert).[4] Die Dinge beginnen zu
vibrieren oder zu performen. Sie zeigen Eigenlogik und Handlungsmacht. Die neue
Sichtweise mündet etwa in der Frage, ob Flüssen, Tieren oder Automaten
Rechtspersönlichkeit zukommt.

Latour erklärt den Unterschied zwischen der herkömmlichen Sichtweise
(»soziologische Version«) und seiner eigenen Theorie (»materialistische Version«)
am Beispiel einer Schusswaffe. Nach der soziologischen Version gilt: »Menschen

https://www.rsozblog.de/das-einschreiben-als-soziologische-theorie/


Rsozblog.de -- Weblog zur Rechtssoziologie und Rechtstheorie von Prof. em. Dr.
Klaus F. Röhl, Ruhr-Universität Bochum

töten Menschen, nicht Schusswaffen«, und Latour erläutert:

»Die Schusswaffe ist ein Werkzeug, ein Medium, ein neutraler Träger eines
Willens. Wenn der Waffenbesitzer ein guter Mann ist, wird die Schusswaffe
weise eingesetzt und nur gerecht töten. Wenn er jedoch ein Verbrecher oder
Verrückter ist, dann wird ohne eine Veränderung in der Waffe selbst ein
ohnehin ausgeführter Mord (einfach) effizienter ausgeführt. … die
soziologische Version [macht] die Waffe zu einem neutralen Willensträger, der
der Handlung nichts hinzufügt, der die Rolle eines elektrischen Leiters spielt,
durch den Gutes und Böses mühelos Fließen.«

Die »materialistische Version« sagt dagegen: »Schusswaffen töten Leute«, und
wiederum erläutert Latour:

»Ein unschuldiger Bürger wird ein Krimineller kraft der Waffe in seiner Hand.
Die Waffe befähigt natürlich, aber sie instruiert auch, lenkt, zieht sogar am
Abzug – und wer hätte nicht, mit einem Messer in der Hand, zu einer gewissen
Zeit jemanden oder etwas erstechen wollen? Jedes Artefakt hat sein Skript,
seinen Aufforderungscharakter, sein Potenzial, Vorbeikommende zu packen
und sie dazu zu zwingen, Rollen in seiner Erzählung zu spielen.«[5]

Das hatte die klassische Phänomenologie schon besser im Griff, in dem sie den
Aufforderungscharakter von Situationen unter Einschluss iher Dingwelt beschrieb.
Nunmehr wird den Objekten selbst agency zugeschrieben, ein schwer übersetzbarer
soziologischer Begriff für Handlungsmacht und Handlungsfähigkeit, der zu neuen
Wortschöpfungen führt: Materie wird zum Aktanten, sie ist wirkmächtig, eigensinnig
oder gar agentativ. Es werden Studien über Naturjoghurt als Resonanz der
industriellen Landwirtschaft[6] oder Biografien von Kunststofftüten verfasst, die im
Feuilleton einen Ehrenplatz fänden.

Wenn man sich dem Recht zuwendet, geht es darum, wie belebte und unbelebte
Körper, Akten, Gerichtsäle, Gebäude, Roben, Büroklammern und Stempel, im
Konzert des Rechts mitspielen. Keine Frage, dass man Richter als Frauen oder
Männer ansehen kann, die Roben und Unterwäsche tragen, die in Gerichtsgebäuden
auf Bürostühlen vor Desktops oder Laptops sitzen, die Dateien und Akten
produzieren und Toiletten benutzen. Keine Frage, dass Nichtjuristen beim
Paragraphenzeichen oder im Kriminalmuseum Rothenburg an Recht denken. Keine
Frage, dass Historiker aus Artefakten Rechtsgeschichte rekonstruieren können.
Keine Frage, dass Material und Materialisierungen des Rechts auch ästhetisches

https://www.rsozblog.de/rechtsaesthetik-in-der-allgemeinen-rechtslehre/


Rsozblog.de -- Weblog zur Rechtssoziologie und Rechtstheorie von Prof. em. Dr.
Klaus F. Röhl, Ruhr-Universität Bochum

Interesse wecken. [7] Doch die »Natur der Sache«, die für die juristische
Argumentation von Interesse ist, findet sich hier nicht.

Für die Beziehungen zwischen der materiellen und der sozialen Welt wird eine Fülle
von Umschreibungen angeboten: Der Mensch als Teil eines sozio-materiellen
Arrangements; Zusammenspiel von sozialem und materialem Raum, von
biologischen und psychischen Phänomenen mit sozialem Handeln; Mitwirkung des
Materiellen in sozialen Praktiken; Eigengesetzlichkeit von Materialität, soziale
Vorgängigkeit der Objekte;  Widerständigkeit von Dingen und von Körpern; usw.
usw. Daran schließen sich Forderungen wie die, die Blindheit für die materiale
Dimension des Sozialen zu überwinden, hegemoniale Konzeptionen des
Verhältnisses von Natur und Gesellschaft zu irritieren, Sozialität und Materialität zu
resymmetrieren; materialitätssensibel zu verfahren; Körper, Dinge, Objekte und
sogar Materie selbst als prozesshaft und relational zu verstehen, Materie in ihrer
Unverfügbarkeit als immer schon grundlegend medial zu erfassen, die interaktive
Verschränkung von Sozialem und Materie in den Blick zu nehmen, Akteure als
leiblich zu begreifen, sie in ihrer Leiblichkeit ernst zu nehmen; die Relevanz von
Materialität und Leiblichkeit für die soziologische Analyse anzuerkennen; die
Technik und Medien weder als distinktive Bereiche der sozialen Wirklichkeit zu
verhandeln noch diese essentiell in eins zu setzen, usw. Das alles soll zu einer
radikalen Neuverhandlung der Frage der Materialität führen mit dem Ergebnis einer
Neurahmung von Dinghaftigkeit als Relationalität und Materie als Materialisierung,
die in relationalen Konzepten von Körper, Natur und Materie; in pluralen und
offenen Ontologien oder postessentialistische Theorien des Materiellen mündet.
Eine konsolidierte Theorie ist nicht in Sicht.

Als Neuer Materialismus ist der material turn ein feministisches Unternehmen
geworden.[8] Es wendet sich, anders als der Neorealismus, nicht grundsätzlich
gegen den kulturalistischen Konstruktivismus, sondern reagiert auf ein
selbstgeschaffenes Problem der Queer-Theorie, die Umdeutung des biologisch-
anatomischen Geschlechts zu einer sozialen Konstruktion. Der Neue Materialismus
kommt mit einer epistemologischen und mit einer normativen Botschaft.
Epistemologisch richtet sich er gegen einen positivistischen Tatsachenbegriff und
damit gegen die Dualismen von Subjekt und Objekt, Körper und Geist, Natur und
Kultur. Normativ fordert er einen sorgsameren Umgang mit materiellen Objekten, zu
denen auch der menschliche Körper zählt.

Der Neue Materialismus widmet sich kaum der Materie an sich, sondern
wissensgenerierenden Prozessen und kehrt so zu einem Konstruktivismus der

https://www.rsozblog.de/rechtsaesthetik-in-der-allgemeinen-rechtslehre/


Rsozblog.de -- Weblog zur Rechtssoziologie und Rechtstheorie von Prof. em. Dr.
Klaus F. Röhl, Ruhr-Universität Bochum

Kontingenz und Unbestimmtheit der Materie zurück. Erneut steht dahinter das
Anliegen des queertheoretischen Feminismus, auf epistemologischer Ebene die
empirische Differenz der Geschlechter auszuhebeln. Das Startzeichen setzte Donna
Haraway. Sie verlangte von einem

»feminist empiricism … simultaneously an account of radical historical
contingency for all knowledge claims and knowing subjects, … and a no-
nonsense commitment to faithful accounts of a ›real‹ world, one that can be
partially shared and that is friendly to earthwide projects of finite freedom,
adequate material abundance, modest meaning in suffering, and limited
happiness«[9].

Karan Barad entwickelt einen agential realism, der Realität nicht vorfindet, sondern
erst aus der Begegnung von Menschen und Dingen entstehen lässt.[10] Barad hatte
sich als Physikerin dem Feminismus zugewandt. Da lag es nahe, an den Welle-
Teilchen-Dualismus und die damit verbundene Unschärferelation anzuknüpfen. Das
berühmte Diktum von Nils Bohr, es gebe keine Realität jenseits der Beobachtung,
stützte sich auf das Phänomen, dass subatomare Teilchen nicht unabhängig von
ihrer Beobachtung zu lokalisieren sind. Barad schließt daraus, dass Materie und
menschliche Erkenntnistätigkeit erst in aktivem Zusammenwirken zum
Wissenserwerb führen. Die Analogie zur Teilchenphysik überzeugt nicht. Die
Analogiebasis taugt nichts, hängt doch die Lokalisierbarkeit subatomarer Teilchen
keineswegs von menschlicher Beobachtung ab, sondern von der Nachbarschaft
anderer Teilchen. Albert Einstein soll Bohr gefragt haben: Glaubst Du wirklich, dass
der Mond nicht da ist, wenn niemand hinsieht? Die Antwort Bohrs war nicht weniger
spitzfindig als die Frage: Beweise mir das Gegenteil! Es kommt nicht darauf an, ob
Menschen hinsehen. Entscheidend ist, dass in der Masse des Mondes subatomare
Teilchen kein Eigenleben führen und als solche nicht beobachtbar sind. Man kann
schwerlich von fehlender Realität sprechen, wenn sich das Verhalten der Teilchen
so berechnen und steuern lässt, dass man damit funktionierende Quantencomputer
bauen kann.

Plausibel wäre dagegen die Wissenschaftstheorie des Biologen Hans Mohr, welche
die Leistungsfähigkeit und Grenzen der menschlichen Denk- und
Erkenntnisstrukturen durch die Evolution bestimmt sieht.[11] Damit wären letztlich
auch die apriorisch gedachten Kategorien von Zeit, Raum und Kausalität sowie die
klassische Logik nur das Ergebnis evolutionär verfestigter Erfahrung. Die Erfahrung
ist durch die Leistungsfähigkeit der Sinnesorgane begrenzt mit der Folge, dass
unsere kognitiven Strukturen nur dem Bereich der »mittleren Dimensionen«, dem



Rsozblog.de -- Weblog zur Rechtssoziologie und Rechtstheorie von Prof. em. Dr.
Klaus F. Röhl, Ruhr-Universität Bochum

so genannten Mesokosmos angepasst sind. Insoweit entsprechen sie den
Realstrukturen der Welt.

»Die Auflösungskraft unseres Sehvermögens z. B. ist etwa 1/10 mm im Raum
und 1/16 s in der Zeit. Der Grund für die Begrenzung unseres sensorischen
Systems und damit unserer Anschauungsformen und kognitiven Strukturen ist
darin zu suchen, daß die genetische Evolution des Menschen abhing von der
Struktur und Auflösungskraft jener Sinnesorgane, die ihrer prinzipiellen
Konstruktion nach viel früher in der tierischen Evolution angelegt waren und
kaum noch verbessert werden konnten. Demgemäß war die genetische
Evolution der Hominiden in den letzten zwei Millionen Jahren in erster Linie
eine Evolution des Gehirns, eine Evolution der Datenverarbeitung.«[12]

Die Folge ist, dass unser Vorstellungsvermögen für Mikrokosmos und Makrokosmos
nicht ausreicht, wiewohl auch dort die Realstrukturen mehr oder weniger denen des
Mesokosmos entsprechen dürften, so dass indirekte Methoden der Beobachtung
und die Mathematik nicht versagen. Die Quantenphysik hat jedenfalls die Suche
nach einer Realität mit Ursache und Wirkung nicht aufgegeben.[13]

Es sind Menschen, die über das Verhältnis von Materie und Mensch theoretisieren.
Sie können nicht aus ihrer Haut, schreiben aber über etwas außerhalb ihrer selbst,
bestätigen damit den Dualismus von Subjekt und Objekt, Geist und Materie, den sie
doch überwinden wollen. Das ist der performative Widerspruch der Beobachtung.
Der Beobachter ist Teil der Welt, die er beobachtet, und hat doch keine Wahl als die
Welt wie etwas Fremdes anzusehen, also als Subjekt über Objekte zu denken und zu
reden.

Normativ wendet der Neue Materialismus sich gegen den mit den beklagten
Dualismen verbundenen Anthropozentrismus und fordert einen sorgsameren
Umgang mit Natur und Umwelt. Barad spricht von verantwortungsvoller
Objektivität. Solche Forderungen sind gerne akzeptiert. Dazu braucht es keinen
Umweg über die Epistemologie. Mit Epistemologie lässt sich keine Ethik begründen.
Der Begriff des Anthropozentrismus entwickelt insoweit eine Eigendynamik, weil er
einerseits für die epistemologische Position des Repräsentationalismus und
andererseits für ein normatives Konzept steht. Beides hängt allenfalls historisch
zusammen. Anthropozentrismus als normatives Konzept hat auch keineswegs
zwangsläufig eine Geringschätzung von Natur und Umwelt zum Inhalt. Im Gegenteil:
Allein der Mensch kann und muss Verantwortung gegenüber Umwelt und Natur
übernehmen.



Rsozblog.de -- Weblog zur Rechtssoziologie und Rechtstheorie von Prof. em. Dr.
Klaus F. Röhl, Ruhr-Universität Bochum

Es ist keine Frage, dass Raum, Zeit und Materialitäten aller Art menschliches
Handeln bestimmen. Aber solche Bestimmung findet ihren Weg immer nur über das
menschliche Wahrnehmungs- und Handlungsvermögen, oft auf vielen Umwegen, so
dass es an aktuellem Bewusstsein fehlen mag. Materie wirkt, aber sie handelt nicht.
Sie liefert Dispositive, nicht mehr und nicht weniger. In letzter Instanz bleibt es der
Mensch, der handelt.

Eine Antwort, wie man aus dem Materiellen im weitesten Sinne – und damit aus der
»Natur der Sache« – normative Konsequenzen ableiten kann, bleibt der material
turn schuldig. Nur wenn man ihn oberflächlich beim Namen nimmt, kann man
daraus einigen Nutzen ziehen, sei es, dass man öfter ins Museum geht, um die
Materialisierungen der Kultur zu bewundern, sei es, dass man sich ermutigt fühlt,
um mit der »Natur der Sache« zu argumentieren.

[1] Patrick Wöhrle, Zur Aktualität von Helmut Schelsky, 2015, Einleitung S. 9.

[2] Dazu allgemein Tony Bennett/Patrick Joyce (Hg.), Material Powers. Cultural Studies, History and
the Material Turn, 2010 (Einleitung der Hg. S. 1-19); Peter J. Bräunlein, Material Turn, in: Georg-
August-Universität Göttingen (Hg.), Dinge des Wissens 2012, 30-44; Katharina Hoppe/Thomas
Lemke, Neue Materialismen zur Einführung, 2021 (Rezension von Martin Küpper, Zeitschrift für
philosophische Literatur 9, 2021, 52-57; Martin Küpper, Materialismus, 2017; Hyo Yoon Kang/Sara
Kendall, Introduction, Law Text Culture 23, 2019, 1-15; Chandra Mukerji, The Material Turn, in:
Robert A. Scott/Stephan M. Kosslyn (Hg.), Emerging Trends in the Social and Behavioral Sciences
2015, S. 1-13. Seit 1996 erscheint bei SAGE ein Journal of Material Culture.

[3] uf der gleichen Ebene liegen temporal turn und spatial turn, die aber selten mit mit dem material
turn zusammen gebracht werden.

[4] Bruno Latour, Das Parlament der Dinge: für eine politische Ökologie, 2001 [La fabrique du droit,
Une ethnologie du Conseil d‘Etat, 2002], Rezension von Fabian Steinhauer, Der Staat, 56, 2017,
293-304.

[5] Über technische Vermittlung, in: Belliger/Krieger (Hg.), ANThology, 2006, 483-528, S. 485.

[6] Gianna Behrendt, Soziologie der Resonanz Der Naturjoghurt, in: Anna Henkel (Hg.), 10 Minuten
Soziologie: Materialität 2018, 29-39.

[7] Hyo Yoon Kang, Law‘s Materiality: Between Concrete Matters and Abstract Forms. How Matter
Becomes Material, in: Andreas Philippopoulos-Mihalopoulos (Hg.), Routledge Handbook of Law and
Theory, 2019, 453-474, S. 454 u. 458.

https://onlinelibrary.wiley.com/doi/epdf/10.1002/9781118900772.etrds0109
https://journals.sagepub.com/loi/mcu
https://www.rsozblog.de/jetzt-kommt-der-temporal-turn/


Rsozblog.de -- Weblog zur Rechtssoziologie und Rechtstheorie von Prof. em. Dr.
Klaus F. Röhl, Ruhr-Universität Bochum

[8] Martin Kallmeyer, New Materialism: neue Materialitätskonzepte für die Gender Studies, in: Beate
Kortendiek u. a. (Hg.), HB Interdisziplinäre Geschlechterforschung, 2017, 1-10; Nina Lykke,
Feministische Postkonstruktionismus, in: Tobias Goll u. a. (Hg.), Critical Matter. Diskussionen eines
neuen Materialismus, 2013, S. 36-48.

[9] Donna Haraway, Situated Knowledges: The Science Question in Feminism and the Privilege of
Partial Perspective, Feminist Studies 14, 1988, 575-599, S. 579.

[10] Karen Barad, Posthumanist Performativity: Toward an Understanding of How Matter Comes to
Matter, Signs: Journal of Women in Culture and Society 28, 2003, 801-831; dies., Agentieller
Realismus, Über die Bedeutung materiell-diskursiver Praktiken, 4. Aufl. 2020; dazu; Katharina
Hoppe/Thomas Lemke, Die Macht der Materie: Grundlagen und Grenzen des agentiellen Realismus
von Karen Barad, Soziale Welt 66, 2015, 261-279; Sigrid Schmitz, Karen Barad: Agentieller Realismus
als Rahmenwerk für die Science & Technology Studies, in: Diana Lengersdorf/Matthias Wieser (Hg.),
Schlüsselwerke der Science & Technology Studies, 2014, 279-291. .

[11] Hans Mohr, Natur und Moral, 1987.

[12] Mohr S. 26f.

[13] Das lässt sich der Nobelpreisrede von Anton Zeilinger entnehmen:
https://www.youtube.com/embed/fW4SwcMQYdA.

Ähnliche Themen


