
Rsozblog.de -- Weblog zur Rechtssoziologie und Rechtstheorie von Prof. em. Dr.
Klaus F. Röhl, Ruhr-Universität Bochum

Der halbierte Naturalismus der
Philippa Foot
Posted on 27. Juni 2023 by Klaus F. Röhl

Der Aristotelische Naturalismus will Natürlichkeitsargumente wieder hoffähig
machen.[1] Zu einiger Prominenz hat es Philippa Foot gebracht. So hatte ich einige
Hoffnung auf ein gutes Ende des Natural Turn in ihre 2001 erschienene Abhandlung
»Natural Goodness« gesetzt.[2] Die Hoffnung wurde geweckt, weil Foot die
»Lebensform« der Spezies Mensch zur Basis ihres Naturalismus macht. Auf den
ersten Blick bietet sie damit eine anthropologisch begründete Ethik. Doch, wie so
oft, der erste Blick täuscht.

In dem von Thomas Hoffmann und Michael Reuter herausgegebenen Sammelband
»Natürlich gut« mit »Aufsätzen zur Philosophie von Philippa Foot« (2010) wird
einige Kritik geübt. Aber die Zustimmung oder gar Bewunderung überwiegt. Zwei
Kritikpunkte bleiben unterbelichtet, die Zirkularität des Arguments[3] und die Lücke,
die der Sprung von der subrationalen ersten Natur des Menschen zu seiner zweiten
kulturellen Natur hinterlässt[4]. An diesen beiden Kritikpunkten will ich meine
Enttäuschung festmachen.

Foot will »über etwas schreiben, das man ›natürliche Qualität und natürlichen
Defekt bei Lebewesen‹ (natural goodness and defect in living things) nennen kann«
(S. 18). Sie verankert ihren ethischen Naturalismus in der Natur des Menschen,
indem sie dessen Fähigkeit, sich an Gründen zu orientieren, als wesentliches
Merkmal seiner »Lebensform« postuliert. Diese Fähigkeit nennt sie praktische
Rationalität. Normative Urteile im eigentlichen Sinne fordern ein in irgendeiner
Weise durch Willen und Verstand gelenktes Verhalten ein, wie es nur dem
Menschen möglich ist. Menschen verfügen, wie schon die meisten Tiere, über
soziale Fähigkeiten. Sie haben darüber hinaus ein Selbstbewusstsein, dass ihnen zu
intellektuellen Fähigkeiten verhilft, darunter die auch die Empfänglichkeit für
Gründe. »Denn das Handeln nach Gründen ist eine grundlegende Weise
menschlichen Verhaltens.« (S. 36) Es ist »Tatsache, daß Menschen Wesen mit der
Fähigkeit sind, Handlungsgründe anzuerkennen und entsprechend zu handeln« (S.
43). Unzugänglichkeit für Gründe gilt Foot als natürlicher Defekt. Somit gehört
praktische Rationalität zur Natur des Menschen.



Rsozblog.de -- Weblog zur Rechtssoziologie und Rechtstheorie von Prof. em. Dr.
Klaus F. Röhl, Ruhr-Universität Bochum

Für das Konzept der Lebensform bezieht sich Foot (S. 46ff) ausführlich auf einen
Aufsatz von Michael Thompson[5] – und weckt dadurch die Hoffnung auf eine
anthropologische Grundlegung. Michael Thompson hat den Begriff der Lebensform
ausgearbeitet. Er meint, die üblichen Definitionen des Lebens mit einer Liste von
»Merkmalen des Lebendigen«[6] bildeten eine stabile Einheit, so dass man in einen
Zirkel gerate, wenn man eines von ihnen separat zu erläutern versuche. Leben
zeige sich nicht im Abstrakten, sondern werde nur in lebendigen Individuen wirklich.
Zwischen dem abstrakten Begriff des Lebens und dem konkreten Individuum steht
die Spezies (Gattung, Art), die Thompson »Lebensform« nennt. Über die
Lebensformen lassen sich daher allgemeine Aussagen machen[7]. Hinsichtlich
solcher Aussagen über die Spezies oder Lebensform spricht Thompson von
naturhistorischen Urteilen (natural-historical judgements). Diese Benennung leitet
er von Aussagen ab, wie man sie typisch in Wander- und Naturführern findet, wenn
es dort etwa heißt: Hier leben Rotluchse. Die Fellfarbe der Körperoberseite reicht
von blassgelb bis rötlich braun. Im Frühling bringt der weibliche Rotluchs zwei bis
vier Junge zur Welt. Später lernen die Jungen, Kaninchen, Hasen und andere
Kleintiere zu jagen[8]. Dabei handelt es sich jedoch nicht um Allsätze, denn die
Aussage muss nicht auf jedes Exemplar der Gattung zutreffen, sondern um Urteile
über typische Eigenschaften, die auch dann »wahr« sind, wenn sie nicht bei allen
Individuen zutreffen. Man hat auch schon Rotluchse mit schwarzem Fell gefangen.

Thompson verwendet einigen Aufwand darauf zu begründen, dass Aussagen über
eine Lebensform allgemeingültige Urteile sind, wiewohl sie nicht auf jedes Exemplar
der Gattung zutreffen. Dazu bemüht er insbesondere die Kategorienlehre des
Aristoteles. Diese Bemühungen laufen darauf hinaus, dass sich Lebensformen durch
typische Eigenschaften und Prozesse auszeichnen, mit einem anderen Ausdruck,
durch Normalität.

Spannend wird Thompsons Gedankengang durch die anschließende Frage, ob
naturhistorische Urteile, also allgemeine Aussagen über eine Spezies oder
Lebensform, normativer Art sind[9]. Seine Antwort schillert, ist aber doch letztlich
negativ. Naturhistorische Urteile scheinen jedoch einen »verborgenen normativen
Unterbau«[10] zu haben. Sie liefern die Maßstäbe oder Standards für die Exemplare
der Gattung. Der Züchter wird ein Pferd nach seinem Körperbau als wohlgebildet
und geeignet für den Rennsport einstufen, der Kenner eine Rose als besonders
schönes Exemplar ihrer Gattung. Von einer Katze mit drei Beinen könnte man
sagen, sie sei defekt, von einer Pflanze, die wuchert, sie sei krank. Mit solchen
Aussagen werden normative Kategorien, die eigentlich nur menschlichem Verhalten



Rsozblog.de -- Weblog zur Rechtssoziologie und Rechtstheorie von Prof. em. Dr.
Klaus F. Röhl, Ruhr-Universität Bochum

gelten, auf die subrationale Natur angewendet. Normalität, Anormalität und
Anomalien = »natürliche Defekte« sind stets »lebensformrelativ«. Dabei handelt es
sich zwar um »künstliche Kategorien«[11]. Aber letztlich sind alle Begriffsbildungen
künstlich. »Naturhistorische Urteile«, welche die Lebensform einer Spezies
beschreiben, seien deshalb nicht normativ.

Foot entwickelt an Hand der Lebensformen ein Konzept »natürlicher Normen« (S.
44ff).

»In meiner Sicht steht moralische Bewertung nicht im Gegensatz zur
Tatsachenbehauptung, sie hat vielmehr mit Tatsachen einer besonderen Art zu
tun – genauso wie Bewertungen solcher Dinge wie Sehvermögen und Geör bei
Tieren sowie anderer Aspekte ihres Verhaltens. Ich denke, niemand würde
etwas anderes als eine Tatsache darin sehen, daß mit dem Gehör einer Glucke
etwas nicht in Ordnung ist, die das Schreien ihres eigenen Kükens nicht
ausmachen kann – ebenso wie mit dem Sehvermögen einer Eule, die im
Dunkeln nicht sieht. Nicht weniger offensichtlich ist es, daß es Bewertungen
gibt, die auf der Lebensform unserer eigenen Spezies basieren – Bewertungen
des Sehvermögens von Menschen, ihres Gehörs und Gedächtnisses, ihrer
Konzentration usw. die objektiv sind und Tatsachen zum Ausdruck bringen.
Warum scheint es dann so abwegig, daß sich auch die Bewertung des
menschlichen Willens an Tatsachen der menschlichen Natur und des Lebens
unserer Spezies orientieren muß?« (S. 42f)

Was natürlich gut ist, ist für jede Spezies verschieden. Nur die formale Struktur der
Bewertung bleibt gleich (S. 72). Die Analogie lautet dann, »daß Menschen darauf
angewiesen sind, daß Moral vermittelt und befolgt wird« (S. 33), ähnlich »wie die
Bienen auf Stacheln« (S. 66; ein Vergleich, der auf Peter T. Geach zurückgeht).
Offen bleibt damit zunächst die Frage nach dem Inhalt von Moral oder Tugend.

Natürliche Normen kommen nur Lebewesen zu. Sie ergeben sich aus
»aristotelischen Kategorien«, das sind solche Eigenschaften einer Spezies, die
»unmittelbar oder mittelbar, mit Selbsterhaltung (zum Beispiel durch Verteidigung
oder Nahrungsaufnahme) oder mit der Fortpflanzung des Individuums (wie beim
Nestbau) zu tun haben« (S. 51). Es geht um Aussagen, »die mit der Teleologie der
Lebewesen[12] dieser Art zu tun haben« (S. 51). Daraus werden Normen abgeleitet,
die von einem Exemplar der betreffenden Spezies sagen, »daß es (dieses
Individuum) so ist wie es sein sollte, oder aber, daß es in einer bestimmten Hinsicht
mehr oder weniger defekt ist« (S. 54).



Rsozblog.de -- Weblog zur Rechtssoziologie und Rechtstheorie von Prof. em. Dr.
Klaus F. Röhl, Ruhr-Universität Bochum

»Die Frage ist also, ob Eigenschaften und Vollzüge von Menschen in Bezug auf
ihre Rolle im menschlichen Leben gemäß dem Schema der natürlichen
Normativität bewertet werden können, das wir bei Pflanzen und Tieren
entdeckt haben.« (S. 61)

An dieser Stelle ist die Frage nur noch rhetorisch, war sie doch zuvor schon positiv
beantwortet worden. Nun ist man gespannt, aus welchen »Eigenschaften und
Vollzüge von Menschen« natürliche Normen abgelesen werden sollen.

»Begrifflich wird die Qualität von Eigenschaften und Vollzügen durch den
spezieseigenen Bezug auf Überleben und Fortpflanzung bestimmt; denn nichts
anderes als Überleben und Fortpflanzung nach der Art der jeweiligen Spezies ist das
Gute in der botanischen und zooologischen Welt. An diesem Punkt kommen die
Fragen ›Wie?‹, ›Warum?‹ und ›Wozu?‹ An ein Ende. Das ist natürlich anders, wenn
wir uns mit Menschen beschäftigen. … Die Teleologie des Menschen erschöpft sich
nicht im Überleben allein.« (S. 64f).

Da würde man gerne zustimmen. Doch wo bleibt die Natur? Aristotelisch notwendig
sei, was für Gutes erforderlich sei (S. 68). Aber was ist das menschlich Gute, wenn
es nicht bloß in Selbsterhaltung und Fortpflanzung besteht und die Bewertung
menschlichen Handelns »dieselbe begriffliche Struktur hat wie die Bewertung von
Vollzügen in der sub-rationalen Welt des Lebendigen« (S. 72)?. Die »Lebensform«
einer Spezies zeigt sich nicht in einer Momentaufnahme, sondern in der
»Naturgeschichte«.

»Es gibt wahre Aussagen wie ›Menschen machen Kleider und bauen Häuser‹,
die sich vergleichen lassenmit ›Vögel haben federn und bauen Nester‹. Und so
gibt es auch Aussagen wie ›Menschen führen Regeln ein und erkennen Rechte
an‹.« (S. 75).

Regeln und Recht mit welchem Inhalt? Der Inhalt ergibt sich nicht aus biologischen
und psychischen Merkmalen des Menschen, sondern aus seiner Rationalität, von der
Foot zeigen will, »daß es Merkmale gibt, die all den Bewertungen gemeinsam sind,
die man ›Bewertungen des rationalen Willens des Menschen‹ nennen kann« (S. 96).
Dazu erfahren wir, wie praktische Rationalität arbeitet, vor allem, dass sie keinen
Unterschied macht zwischen moralischen und anderen Vernunfturteilen. Foot zitiert
das harm principle John Stuart Mills, nachdem nur solche Handlungen moralischer
Beurteilung zugänglich sind, die sich auf andere Menschen oder die Gesellschaft
negativ auswirken, und erklärt, dass bloß törichte oder selbstzerstörerische



Rsozblog.de -- Weblog zur Rechtssoziologie und Rechtstheorie von Prof. em. Dr.
Klaus F. Röhl, Ruhr-Universität Bochum

Handlungen nach der gleichen Logik bewertet werden. Wenn Rationalität nicht zu
Ergebnissen gelangt, die nach der Vorstellung Foots rational sind, ist sie mit einem
natürlichen Fehler behaftet.

In welche Richtung der »rationale Wille des Menschen« führen müsste, um nicht als
fehlerhaft zu gelten, zeigt das 6. Kapitel, nämlich zu »Glück und Wohl« des
Menschen. Das eigentliche, »tiefe« Glück findet Foot nach dem Vorbild des
Aristoteles in tugendmäßiger Betätigung – im Gegensatz zu trivial kindlicher
Zufriedenheit oder gar dem Lustgewinn aus boshaftem Verhalten. So gerne der
Leser diesen Überlegungen zustimmen möchte, so sehr muss er bezweifeln, dass es
sich insofern um eine kulturelle Universalie handelt, die als natürliche Lebensform
des Menschen gelten kann. Wenn das Streben nach »Glück und Wohl« in diesem
höheren Sinne zur natürlichen Lebensform des Menschen gehörte, wären
Moralphilosophie und Ethik wohl überflüssig.

Das Buch endet mit einem lesenswerten Kapitel über Immoralismus, wie ihn Platon
dem Sophisten Thrasymachos in den Mund legt und wie ihn Nietzsche als eigene
Überzeugung verkündet. Hier erfahren wir, dass reine Freundschaft, echte
Barmherzigkeit und wahre Liebe zur Gerechtigkeit natürliche Qualitäten der Spezies
Mensch bilden.

»Wenn Nietzsche bestritt, daß Handlungsbeschreibungen wie ›Verletzung‹,
›Unterdrückung‹ ›Vernichtung‹ usw. notwendig einen Widerspruch zur Tugend
der Gerechtigkeit – ungerechtes Handeln – signalisieren, daß also derartige
Handlungen moralisch als solche falsch seien, dann gab es dafür keine
stimmige psychologische Grundlage. Seine Auffassung ist meines Erachtens
völlig verkehrt und zudem gefährlich. Selbstverständlich widerstreitet sie den
Prinzipien der natürlichen Normativität, wie sie in diesem Buch erläutert
wurden.« (S. 148)

Um Nietzsche die »psychologische Grundlage« abzusprechen, muss man wohl von
der Vorstellung von psychischen und moralischen Grundintentionen ausgehen. Das
wäre aber gerade der psychologische Naturalismus, den Foot vermeiden will. Ihr
Naturalismus ist indirekter. Er wird durch die praktische Rationalität vermittelt, die
zur Lebensform des Menschen gehört. Doch diese Vermittlung läuft auf einen
Zirkelschluss hinaus. Praktische Rationalität, wie sie Foot versteht, ist mehr als
bloße Reflexivität. Sie hebt den struggle of life nicht nur technologisch auf die
Ebene der Zweck-Mittel-Rationalität, sondern verhilft ihm zugleich zu moralischen
Schutzvorkehrungen. Foots praktische Rationalität orientiert sich definitionsgemäß



Rsozblog.de -- Weblog zur Rechtssoziologie und Rechtstheorie von Prof. em. Dr.
Klaus F. Röhl, Ruhr-Universität Bochum

an Handlungszielen, die etwas Gutes für den Menschen darstellen.[13] Oder in
(unkritisch gemeinten) Formulierungen von Pauer-Studer: Praktische Rationalität
richtet sich nach den Bedingungen der Moral: »In Natural Goodness reduziert Foot
praktische Rationalität auf eine Konzeption guter Gründe, die von den Tugenden her
vorgegeben werden.«[14]. Foots praktische Vernunft ist von vornherein eine
werthaft verfasste Vernunft. So wird in die Lebensform des Menschen hineingelegt,
was danach als natürliche Normativität herausgeholt wird.

Foots Naturalismus ist nicht nur zirkelhaft, sondern auch inkonsequent, sozusagen
ein halbierter Naturalismus, halbiert, weil der immer wieder angestellte Vergleich
mit den Lebensformen von Pflanzen und Tieren nicht durchgehalten wird. Der
Sprung von der subrationalen ersten Natur zur praktischen Rationalität lässt eine
Lücke. Die Analogie zu pflanzlichen und tierischen Lebensformen bleibt
unvollständig, wenn Rationalität als einziges Merkmal herausgegriffen wird. Damit
lässt Foot alle Probleme hinter sich, die daraus folgen, dass der Mensch nicht nur
Geist, sondern auch Leib ist. Diese Lücke wird indirekt von Anton Leist
angesprochen:

»Wenn man … nur die Bedeutung des logos für eine zweite, eben kulturell
herausgearbeitete menschliche Natur betont, übersieht man leicht die nötigen
biologischen Voraussetzungen für diese zweite Natur.«[15]

Um die Lücke zu schließen, müsste man die empirische Anthropologie zu Rate
ziehen. Deren Minimalaussage wäre wohl: Die Lebensform des Menschen
unterscheidet sich von der tierischen wohl dadurch, dass alle Handlungen, die der
Lebenserhaltung und Fortpflanzung dienen, ihren Weg durch das Bewusstsein
nehmen können und damit praktischer Rationalität zugänglich sind. Doch damit ist
die Biologie nicht abgeschafft. Menschliches Gedeihen gibt es nur in der Verbindung
von Körper und Geist. Zur Lebensform des Menschen gehören unabdingbar unter
anderem die Heterosexualität und historisch vielleicht auch der Kleinstamm
und/oder die Kleinfamilie.[16] Foot weist solche Gedanken gleich zu Beginn zurück,
indem sie sich dagegen verwahrt, der Lebensform des Menschen eine bestimmte
Sexualmoral zu entnehmen, indem sie sagt:

 » …that by natural goodness I emphatically do not mean the goodness
thought by many to belong for instance, to some but not other sexual practices
because some but not others are ›natural‹.« (2001 S. 3 = 2014 S. 18).

Dieser Vorbehalt wird für den Leser um so unverständlicher, je länger er liest, wird



Rsozblog.de -- Weblog zur Rechtssoziologie und Rechtstheorie von Prof. em. Dr.
Klaus F. Röhl, Ruhr-Universität Bochum

er doch geradezu »emphatisch« mit natürlichen Lebensformen konfrontiert. Die
ständige Bezugnahme auf solche Lebensformen fordert dazu heraus, die
Möglichkeit eines normativen Rekurses auf die subrationale erste Natur jedenfalls
zu bedenken, so wie es heute selbstverständlich ist, wenn menschliches Verhalten
gegenüber der außermenschlichen Natur in Rede steht. Foot und Thompson richten
sich zwar an philosophische Fachkollegen. Sie müssen aber damit rechnen, dass
auch unbedarfte Juristen, die einen Alltagsnaturalismus mitbringen, ihre Texte
lesen. Juristen könnten Foot etwa mit der Frage konfrontieren, ob eine
Verfassungsbeschwerde gegen den 2017 geänderten § 1353 I 1 BGB moralisch
zulässig oder gar geboten wäre. Gefordert ist deshalb eine Erklärung, was genau
den moralischen Rekurs auf natürliche Lebensformen einschränkt oder gar
blockiert. Die Antwort, die Foot geben könnte, liegt nahe: Die Empfänglichkeit für
Gründe führt zu der Überzeugung, dass die relevante Gleichheit zwischen Menschen
stärker ist als alle Abweichungen von einer typischen Lebensform. Wenn es um
Moral und Recht geht, ist der Gleichheitssatz stärker als die subrationale Natur.
Wenn also Heterosexualität die typische »Lebensform« des Menschen sein sollte,
folgte daraus keine Sexualmoral. Homosexualität und Transsexualität sind und
bleiben Teil der Natur des Menschen, auch wenn sie aus der »Lebensform«
herausfallen. Die Möglichkeit der Reflexion über biologische Funktionalität macht es
möglich, Sexualität von der Reproduktionsfunktion gedanklich und dann auch
praktisch zu trennen. Deshalb mag man z. B. Menschen, die sich gegen eigene
Kinder entscheiden, aus anderen Gründen loben oder tadeln, man kann ihnen aber
jedenfalls keinen Verstoß gegen die Natur vorwerfen. Ich würde aber nicht so weit
gehen, die rechtliche Privilegierung der Bio-Ehe, wie sie in vielen Staaten noch
immer Gesetz ist und wie sie zum Programm einiger politischer Parteien auch in
Europa gehört, als Menschenrechtsverletzung oder umgekehrt als naturrechtlich
fundierte Forderung einzuordnen. Diversität ist auch für politische Programme
angesagt.

Was bleibt für den Natural Turn? Ein weitergehender Naturalismus kommt nur für
solche Urteile in Betracht, die keine Verbindlichkeit für Dritte beanspruchen. In
diesem Sinne steht es jedem frei, bewusst für natürlich gehaltenen Lebensformen
nachzuleben, und zwar durchaus auch im Verein mit anderen. Man wird es auch für
zulässig halten können, dass Menschen, so wie sie sich für Bio-Lebensmittel
entscheiden, Bio-Lebensformen bevorzugen, sich für Bio-Sex, Bio-Ehe und Bio-
Familie einsetzen und Reproduktionsmedizin und Human Enhancement ablehnen,
so wie andere gentechnisch veränderte Lebensmittel ablehnen. Auch ein Bio-
Feminismus, der als Differenzfeminismus für die Geschlechter unterschiedliche

https://www.rsozblog.de/die-zeit-des-biofeminismus-ist-gekommen/
https://www.rsozblog.de/die-zeit-des-biofeminismus-ist-gekommen/


Rsozblog.de -- Weblog zur Rechtssoziologie und Rechtstheorie von Prof. em. Dr.
Klaus F. Röhl, Ruhr-Universität Bochum

Rollen in der Gesellschaft sieht, ist solange vertretbar, wie er beschreibend »Glück
und Wohl« der Betroffenen in den Blick nimmt, ohne einen Lebensstil
vorzuschreiben oder gar rechtliche Einschränkungen zu akzeptieren.

Nachtrag: Eine in ihrer Ausführlichkeit kaum noch lesbare Stellungnahme von
Richard Friedrich Runge, Eine kritische Theorie der Tugendethik, 2022, ist im
Internet frei zugänglich (Campus Wissenschaft).

[1] Vgl. Christian Kietzmann, Ethik und menschliche Natur. Literatur zum Aristotelischen
Naturalismus, Philosophische Rundschau 65, 2018, 175-196. Einen neueren Sammelband (Martin
Hähnel (Hg.), Aristotelian Naturalism. A Research Companion, 2020) habe ich nur durchgeblättert.

[2] Deutsche Übersetzung von Michael Reuter: Die Natur des Guten, 2004. Ich zitiere nach der
Suhrkamp-Taschenbuch-Ausgabe von 2014 (Seitenzahlen in Klammern im Text).

[3] Dem Einwand der Zirkularität am nächsten kommt Gerlinde Pauer-Studer, wenn sie Foot vorhält,
sie könne »nicht beides behaupten: dass zum einen Verletzungen der Zweck-Mittel-Effektivität ein
allgemeines Rationalitätsdefizit sind und dass zum anderen praktische Rationalität nicht
zweckneutral ist« (S. 182).

[4] Den Einwand der Lücke zur anthropologischen Basis hat Anton Leist im Blick: Naturalismus bei
Foot und Hursthouse, in: Thomas Hoffmann/Michael Reuter (Hg.), Natürlich gut, 2010, 121-148.

[5] Michael Thompson, The Representation of Life, in: Rosalind Hursthouse u. a. (Hg.), Virtues and
Reasons 1995, 247-296. Überarbeitete Fassung in Michael Thompson, Life and Action, 2008; deutsch
als: Leben und Handeln, 2011.

[6] 2011 S. 46ff.

[7] S. 65.

[8] S. 83.

[9] S. 96ff.

[10] S. 105.

[11] S. 101.

[12] Anton Leist (wie Fn. 4, S. 133) kritisiert, solche Teleologie sei im Rahmen der modernen Biologie
seit Darwin eindeitig falsch und könne deshalb nur alltagssprachlich gemeint sein. Dagegen
verteidigt Kietzmann das Konzept der Lebensform von Thompson und Foot als Redeweise, die auch

https://www.campus.de/e-books/wissenschaft/philosophie/eine_kritische_theorie_der_tugendethik-17644.html


Rsozblog.de -- Weblog zur Rechtssoziologie und Rechtstheorie von Prof. em. Dr.
Klaus F. Röhl, Ruhr-Universität Bochum

vor dem Hintergrund er Evolutionstheorie angemessen bleibe (S. 185ff). Der Kritik von Leist könnte
man begegnen, indem man die Spezies als System setzt und auf die Funktion der für relevant
gehaltenenen Eigenschaften innerhalb einer Lebensform abstellt. Damit würde die »natürliche
Normativität« allerdings zur bloßen Funktionalität, und es würde klar, dass Foot mit ihrer Redeweise
schon den von Thompson apostrophierten »verborgenen normativen Unterbau« einzieht.

[13] Thomas Hoffmann/Michael Reuter, Auf dem Weg zum natürlich Guten Eine Einführung in die
Moralphilosophie Philippa Foots, in: dies. (Hg.), Natürlich gut, Aufsätze zur Philosophie von Philippa
Foot, 2010, 1-24, S. 13.

[14] Wie Fn. 3, S. 172f)

[15] Wie Fn. 4, S. 127.

[16] Dazu verweise ich auf Hellmuth Mayer, Die gesellige Natur des Menschen. Sozialanthropologie
aus kriminologischer Sicht, 1977. Dieses Buch habe ich in mehreren Einträgen auf Rsozblog
gewürdigt.

Ähnliche Themen

Die Verteidigung der natürlichen Ordnung
Naturschutz für den Menschen?
Mangolds Kritik des Natürlichkeits- und Normalitätsarguments
Natürlichkeitsargumente
Umwelt- und Klimaschutz treiben den Natural Turn voran
Natur und Kultur: Natur als komparativer Begriff
Von der Soziologie der Waschmaschine zur Natur der Sache
Zurück zur »Natur der Sache«
Eine Anthropologie für den Natural Turn
Zweite Natur und Naturalisierung – Auf der Suche nach einer Anthropologie

https://www.rsozblog.de/hellmuth-mayer-die-gesellige-natur-des-menschen-i/
https://www.rsozblog.de/die-verteidigung-der-natuerlichen-ordnung/
https://www.rsozblog.de/naturschutz-fuer-den-menschen/
https://www.rsozblog.de/mangolds-kritik-des-natuerlichkeits-und-normalitaetsarguments/
https://www.rsozblog.de/natuerlichkeitsargumente/
https://www.rsozblog.de/umwelt-und-klimaschutz-treiben-den-natural-turn-voran/
https://www.rsozblog.de/natur-und-kultur-natur-als-komparativer-begriff/
https://www.rsozblog.de/von-der-soziologie-der-waschmaschine-zur-natur-der-sache/
https://www.rsozblog.de/zurueck-zur-natur-der-sache/
https://www.rsozblog.de/eine-anthropologie-fuer-den-natural-turn/
https://www.rsozblog.de/zweite-natur-und-naturalisierung-auf-der-suche-nach-einer-anthropologie/

