Der halbierte Naturalismus der
Philippa Foot

Posted on 27. Juni 2023 by Klaus F. Rohl

Der Aristotelische Naturalismus will Naturlichkeitsargumente wieder hoffahig
machen." Zu einiger Prominenz hat es Philippa Foot gebracht. So hatte ich einige
Hoffnung auf ein gutes Ende des Natural Turn in ihre 2001 erschienene Abhandlung
»Natural Goodness« gesetzt.[2] Die Hoffnung wurde geweckt, weil Foot die
»Lebensform« der Spezies Mensch zur Basis ihres Naturalismus macht. Auf den
ersten Blick bietet sie damit eine anthropologisch begrundete Ethik. Doch, wie so
oft, der erste Blick tauscht.

In dem von Thomas Hoffmann und Michael Reuter herausgegebenen Sammelband
»Naturlich gut« mit »Aufsatzen zur Philosophie von Philippa Foot« (2010) wird
einige Kritik geubt. Aber die Zustimmung oder gar Bewunderung Uberwiegt. Zwei
Kritikpunkte bleiben unterbelichtet, die Zirkularitadt des Arguments? und die Licke,
die der Sprung von der subrationalen ersten Natur des Menschen zu seiner zweiten
kulturellen Natur hinterldsst'*. An diesen beiden Kritikpunkten will ich meine
Enttauschung festmachen.

Foot will »Uber etwas schreiben, das man >naturliche Qualitat und naturlichen
Defekt bei Lebewesen«< (natural goodness and defect in living things) nennen kann«
(S. 18). Sie verankert ihren ethischen Naturalismus in der Natur des Menschen,
indem sie dessen Fahigkeit, sich an Grinden zu orientieren, als wesentliches
Merkmal seiner »Lebensform« postuliert. Diese Fahigkeit nennt sie praktische
Rationalitat. Normative Urteile im eigentlichen Sinne fordern ein in irgendeiner
Weise durch Willen und Verstand gelenktes Verhalten ein, wie es nur dem
Menschen moglich ist. Menschen verfugen, wie schon die meisten Tiere, Uber
soziale Fahigkeiten. Sie haben daruber hinaus ein Selbstbewusstsein, dass ihnen zu
intellektuellen Fahigkeiten verhilft, darunter die auch die Empfanglichkeit fur
Grunde. »Denn das Handeln nach Grunden ist eine grundlegende Weise
menschlichen Verhaltens.« (S. 36) Es ist »Tatsache, dalR Menschen Wesen mit der
Fahigkeit sind, Handlungsgriunde anzuerkennen und entsprechend zu handeln« (S.
43). Unzuganglichkeit fur Grunde gilt Foot als naturlicher Defekt. Somit gehort
praktische Rationalitat zur Natur des Menschen.

Rsozblog.de -- Weblog zur Rechtssoziologie und Rechtstheorie von Prof. em. Dr.
Klaus F. Rohl, Ruhr-Universitat Bochum



Far das Konzept der Lebensform bezieht sich Foot (S. 46ff) ausfuhrlich auf einen
Aufsatz von Michael Thompson[5] - und weckt dadurch die Hoffnung auf eine
anthropologische Grundlegung. Michael Thompson hat den Begriff der Lebensform
ausgearbeitet. Er meint, die Ublichen Definitionen des Lebens mit einer Liste von
»Merkmalen des Lebendigen«[6] bildeten eine stabile Einheit, so dass man in einen
Zirkel gerate, wenn man eines von ihnen separat zu erlautern versuche. Leben
zeige sich nicht im Abstrakten, sondern werde nur in lebendigen Individuen wirklich.
Zwischen dem abstrakten Begriff des Lebens und dem konkreten Individuum steht
die Spezies (Gattung, Art), die Thompson »Lebensform« nennt. Uber die
Lebensformen lassen sich daher allgemeine Aussagen machen[7]. Hinsichtlich
solcher Aussagen Uber die Spezies oder Lebensform spricht Thompson von
naturhistorischen Urteilen (natural-historical judgements). Diese Benennung leitet
er von Aussagen ab, wie man sie typisch in Wander- und Naturfuhrern findet, wenn
es dort etwa heil3t: Hier leben Rotluchse. Die Fellfarbe der Kérperoberseite reicht
von blassgelb bis rotlich braun. Im Frahling bringt der weibliche Rotluchs zwei bis
vier Junge zur Welt. Spater lernen die Jungen, Kaninchen, Hasen und andere
Kleintiere zu jagen[8]. Dabei handelt es sich jedoch nicht um Allsatze, denn die
Aussage muss nicht auf jedes Exemplar der Gattung zutreffen, sondern um Urteile
uber typische Eigenschaften, die auch dann »wahr« sind, wenn sie nicht bei allen
Individuen zutreffen. Man hat auch schon Rotluchse mit schwarzem Fell gefangen.

Thompson verwendet einigen Aufwand darauf zu begrunden, dass Aussagen uber
eine Lebensform allgemeingultige Urteile sind, wiewohl sie nicht auf jedes Exemplar
der Gattung zutreffen. Dazu bemuht er insbesondere die Kategorienlehre des
Aristoteles. Diese Bemuhungen laufen darauf hinaus, dass sich Lebensformen durch
typische Eigenschaften und Prozesse auszeichnen, mit einem anderen Ausdruck,
durch Normalitat.

Spannend wird Thompsons Gedankengang durch die anschliellende Frage, ob
naturhistorische Urteile, also allgemeine Aussagen Uber eine Spezies oder
Lebensform, normativer Art sind[9]. Seine Antwort schillert, ist aber doch letztlich
negativ. Naturhistorische Urteile scheinen jedoch einen »verborgenen normativen
Unterbau«[10] zu haben. Sie liefern die MaRstabe oder Standards fur die Exemplare
der Gattung. Der Zuchter wird ein Pferd nach seinem Korperbau als wohlgebildet
und geeignet fur den Rennsport einstufen, der Kenner eine Rose als besonders
schones Exemplar ihrer Gattung. Von einer Katze mit drei Beinen kénnte man
sagen, sie sei defekt, von einer Pflanze, die wuchert, sie sei krank. Mit solchen
Aussagen werden normative Kategorien, die eigentlich nur menschlichem Verhalten

Rsozblog.de -- Weblog zur Rechtssoziologie und Rechtstheorie von Prof. em. Dr.
Klaus F. Rohl, Ruhr-Universitat Bochum



gelten, auf die subrationale Natur angewendet. Normalitat, Anormalitat und
Anomalien = »naturliche Defekte« sind stets »lebensformrelativ«. Dabei handelt es
sich zwar um »kunstliche Kategorien«[11]. Aber letztlich sind alle Begriffsbildungen
kanstlich. »Naturhistorische Urteile«, welche die Lebensform einer Spezies
beschreiben, seien deshalb nicht normativ.

Foot entwickelt an Hand der Lebensformen ein Konzept »naturlicher Normen« (S.
44f1F).

»In meiner Sicht steht moralische Bewertung nicht im Gegensatz zur
Tatsachenbehauptung, sie hat vielmehr mit Tatsachen einer besonderen Art zu
tun - genauso wie Bewertungen solcher Dinge wie Sehvermogen und Geor bei
Tieren sowie anderer Aspekte ihres Verhaltens. Ich denke, niemand wulrde
etwas anderes als eine Tatsache darin sehen, dal mit dem Gehor einer Glucke
etwas nicht in Ordnung ist, die das Schreien ihres eigenen Kukens nicht
ausmachen kann - ebenso wie mit dem Sehvermdgen einer Eule, die im
Dunkeln nicht sieht. Nicht weniger offensichtlich ist es, dals es Bewertungen
gibt, die auf der Lebensform unserer eigenen Spezies basieren - Bewertungen
des Sehvermogens von Menschen, ihres Gehors und Gedachtnisses, ihrer
Konzentration usw. die objektiv sind und Tatsachen zum Ausdruck bringen.
Warum scheint es dann so abwegig, dal’ sich auch die Bewertung des
menschlichen Willens an Tatsachen der menschlichen Natur und des Lebens
unserer Spezies orientieren mul$?« (S. 42f)

Was naturlich gut ist, ist fUr jede Spezies verschieden. Nur die formale Struktur der
Bewertung bleibt gleich (S. 72). Die Analogie lautet dann, »dalR Menschen darauf
angewiesen sind, dals Moral vermittelt und befolgt wird« (S. 33), ahnlich »wie die
Bienen auf Stacheln« (S. 66; ein Vergleich, der auf Peter T. Geach zurlckgeht).
Offen bleibt damit zunachst die Frage nach dem Inhalt von Moral oder Tugend.

Naturliche Normen kommen nur Lebewesen zu. Sie ergeben sich aus
»aristotelischen Kategorien«, das sind solche Eigenschaften einer Spezies, die
»unmittelbar oder mittelbar, mit Selbsterhaltung (zum Beispiel durch Verteidigung
oder Nahrungsaufnahme) oder mit der Fortpflanzung des Individuums (wie beim
Nestbau) zu tun haben« (S. 51). Es geht um Aussagen, »die mit der Teleologie der
Lebewesen™ dieser Art zu tun haben« (S. 51). Daraus werden Normen abgeleitet,
die von einem Exemplar der betreffenden Spezies sagen, »dall es (dieses
Individuum) so ist wie es sein sollte, oder aber, dal es in einer bestimmten Hinsicht
mehr oder weniger defekt ist« (S. 54).

Rsozblog.de -- Weblog zur Rechtssoziologie und Rechtstheorie von Prof. em. Dr.
Klaus F. Rohl, Ruhr-Universitat Bochum



»Die Frage ist also, ob Eigenschaften und Vollzige von Menschen in Bezug auf
ihre Rolle im menschlichen Leben gemals dem Schema der naturlichen
Normativitat bewertet werden konnen, das wir bei Pflanzen und Tieren
entdeckt haben.« (S. 61)

An dieser Stelle ist die Frage nur noch rhetorisch, war sie doch zuvor schon positiv
beantwortet worden. Nun ist man gespannt, aus welchen »Eigenschaften und
Vollzige von Menschen« naturliche Normen abgelesen werden sollen.

»Begrifflich wird die Qualitat von Eigenschaften und Vollzigen durch den
spezieseigenen Bezug auf Uberleben und Fortpflanzung bestimmt; denn nichts
anderes als Uberleben und Fortpflanzung nach der Art der jeweiligen Spezies ist das
Gute in der botanischen und zooologischen Welt. An diesem Punkt kommen die
Fragen >Wie?<, >Warum?< und >Wozu?< An ein Ende. Das ist naturlich anders, wenn
wir uns mit Menschen beschaftigen. ... Die Teleologie des Menschen erschopft sich
nicht im Uberleben allein.« (S. 64f).

Da wurde man gerne zustimmen. Doch wo bleibt die Natur? Aristotelisch notwendig
sei, was fur Gutes erforderlich sei (S. 68). Aber was ist das menschlich Gute, wenn
es nicht blofs in Selbsterhaltung und Fortpflanzung besteht und die Bewertung
menschlichen Handelns »dieselbe begriffliche Struktur hat wie die Bewertung von
Vollzigen in der sub-rationalen Welt des Lebendigen« (S. 72)?. Die »Lebensform«
einer Spezies zeigt sich nicht in einer Momentaufnahme, sondern in der
»Naturgeschichte«.

»Es gibt wahre Aussagen wie >Menschen machen Kleider und bauen Hausery,
die sich vergleichen lassenmit >Vogel haben federn und bauen Nester<. Und so
gibt es auch Aussagen wie >Menschen fuhren Regeln ein und erkennen Rechte
an<.« (S. 75).

Regeln und Recht mit welchem Inhalt? Der Inhalt ergibt sich nicht aus biologischen
und psychischen Merkmalen des Menschen, sondern aus seiner Rationalitat, von der
Foot zeigen will, »dalR es Merkmale gibt, die all den Bewertungen gemeinsam sind,
die man >Bewertungen des rationalen Willens des Menschen< nennen kann« (S. 96).
Dazu erfahren wir, wie praktische Rationalitat arbeitet, vor allem, dass sie keinen
Unterschied macht zwischen moralischen und anderen Vernunfturteilen. Foot zitiert
das harm principle John Stuart Mills, nachdem nur solche Handlungen moralischer
Beurteilung zuganglich sind, die sich auf andere Menschen oder die Gesellschaft
negativ auswirken, und erklart, dass blof8 térichte oder selbstzerstérerische

Rsozblog.de -- Weblog zur Rechtssoziologie und Rechtstheorie von Prof. em. Dr.
Klaus F. Rohl, Ruhr-Universitat Bochum



Handlungen nach der gleichen Logik bewertet werden. Wenn Rationalitat nicht zu
Ergebnissen gelangt, die nach der Vorstellung Foots rational sind, ist sie mit einem
naturlichen Fehler behaftet.

In welche Richtung der »rationale Wille des Menschen« fUhren musste, um nicht als
fehlerhaft zu gelten, zeigt das 6. Kapitel, namlich zu »Gluck und Wohl« des
Menschen. Das eigentliche, »tiefe« Gluck findet Foot nach dem Vorbild des
Aristoteles in tugendmaliiger Betatigung - im Gegensatz zu trivial kindlicher
Zufriedenheit oder gar dem Lustgewinn aus boshaftem Verhalten. So gerne der
Leser diesen Uberlegungen zustimmen mdchte, so sehr muss er bezweifeln, dass es
sich insofern um eine kulturelle Universalie handelt, die als naturliche Lebensform
des Menschen gelten kann. Wenn das Streben nach »Glick und Wohl« in diesem
hoheren Sinne zur naturlichen Lebensform des Menschen gehorte, waren
Moralphilosophie und Ethik wohl Uberflussig.

Das Buch endet mit einem lesenswerten Kapitel Gber Immoralismus, wie ihn Platon
dem Sophisten Thrasymachos in den Mund legt und wie ihn Nietzsche als eigene
Uberzeugung verkindet. Hier erfahren wir, dass reine Freundschaft, echte
Barmherzigkeit und wahre Liebe zur Gerechtigkeit nattrliche Qualitaten der Spezies
Mensch bilden.

»Wenn Nietzsche bestritt, dall Handlungsbeschreibungen wie >Verletzungs,
>Unterdruckung« >Vernichtung< usw. notwendig einen Widerspruch zur Tugend
der Gerechtigkeit - ungerechtes Handeln - signalisieren, dal’ also derartige
Handlungen moralisch als solche falsch seien, dann gab es dafur keine
stimmige psychologische Grundlage. Seine Auffassung ist meines Erachtens
vollig verkehrt und zudem gefahrlich. Selbstverstandlich widerstreitet sie den
Prinzipien der naturlichen Normativitat, wie sie in diesem Buch erlautert
wurden.« (S. 148)

Um Nietzsche die »psychologische Grundlage« abzusprechen, muss man wohl von
der Vorstellung von psychischen und moralischen Grundintentionen ausgehen. Das
ware aber gerade der psychologische Naturalismus, den Foot vermeiden will. Ihr
Naturalismus ist indirekter. Er wird durch die praktische Rationalitat vermittelt, die
zur Lebensform des Menschen gehért. Doch diese Vermittlung lauft auf einen
Zirkelschluss hinaus. Praktische Rationalitat, wie sie Foot versteht, ist mehr als
bloSe Reflexivitat. Sie hebt den struggle of life nicht nur technologisch auf die
Ebene der Zweck-Mittel-Rationalitat, sondern verhilft ihm zugleich zu moralischen
Schutzvorkehrungen. Foots praktische Rationalitat orientiert sich definitionsgemal

Rsozblog.de -- Weblog zur Rechtssoziologie und Rechtstheorie von Prof. em. Dr.
Klaus F. Rohl, Ruhr-Universitat Bochum



an Handlungszielen, die etwas Gutes fir den Menschen darstellen."> Oder in
(unkritisch gemeinten) Formulierungen von Pauer-Studer: Praktische Rationalitat
richtet sich nach den Bedingungen der Moral: »In Natural Goodness reduziert Foot
praktische Rationalitat auf eine Konzeption guter Grunde, die von den Tugenden her
vorgegeben werden.«[14]. Foots praktische Vernunft ist von vornherein eine
werthaft verfasste Vernunft. So wird in die Lebensform des Menschen hineingelegt,
was danach als naturliche Normativitat herausgeholt wird.

Foots Naturalismus ist nicht nur zirkelhaft, sondern auch inkonsequent, sozusagen
ein halbierter Naturalismus, halbiert, weil der immer wieder angestellte Vergleich
mit den Lebensformen von Pflanzen und Tieren nicht durchgehalten wird. Der
Sprung von der subrationalen ersten Natur zur praktischen Rationalitat Iasst eine
Licke. Die Analogie zu pflanzlichen und tierischen Lebensformen bleibt
unvollstandig, wenn Rationalitat als einziges Merkmal herausgegriffen wird. Damit
lasst Foot alle Probleme hinter sich, die daraus folgen, dass der Mensch nicht nur
Geist, sondern auch Leib ist. Diese Lucke wird indirekt von Anton Leist
angesprochen:

»Wenn man ... nur die Bedeutung des logos fur eine zweite, eben kulturell
herausgearbeitete menschliche Natur betont, Ubersieht man leicht die nétigen
biologischen Voraussetzungen fur diese zweite Natur.«[15]

Um die Lucke zu schlieBen, musste man die empirische Anthropologie zu Rate
ziehen. Deren Minimalaussage ware wohl: Die Lebensform des Menschen
unterscheidet sich von der tierischen wohl dadurch, dass alle Handlungen, die der
Lebenserhaltung und Fortpflanzung dienen, ihren Weg durch das Bewusstsein
nehmen kénnen und damit praktischer Rationalitat zuganglich sind. Doch damit ist
die Biologie nicht abgeschafft. Menschliches Gedeihen gibt es nur in der Verbindung
von Korper und Geist. Zur Lebensform des Menschen gehdren unabdingbar unter
anderem die Heterosexualitat und historisch vielleicht auch der Kleinstamm
und/oder die Kleinfamilie.[16] Foot weist solche Gedanken gleich zu Beginn zuruck,
indem sie sich dagegen verwahrt, der Lebensform des Menschen eine bestimmte
Sexualmoral zu entnehmen, indem sie sagt:

» ...that by natural goodness | emphatically do not mean the goodness
thought by many to belong for instance, to some but not other sexual practices
because some but not others are >natural<.« (2001 S. 3 = 2014 S. 18).

Dieser Vorbehalt wird fur den Leser um so unverstandlicher, je langer er liest, wird

Rsozblog.de -- Weblog zur Rechtssoziologie und Rechtstheorie von Prof. em. Dr.
Klaus F. Rohl, Ruhr-Universitat Bochum



er doch geradezu »emphatisch« mit nattrlichen Lebensformen konfrontiert. Die
standige Bezugnahme auf solche Lebensformen fordert dazu heraus, die
Moglichkeit eines normativen Rekurses auf die subrationale erste Natur jedenfalls
zu bedenken, so wie es heute selbstverstandlich ist, wenn menschliches Verhalten
gegenuber der auBermenschlichen Natur in Rede steht. Foot und Thompson richten
sich zwar an philosophische Fachkollegen. Sie mussen aber damit rechnen, dass
auch unbedarfte Juristen, die einen Alltagsnaturalismus mitbringen, ihre Texte
lesen. Juristen kénnten Foot etwa mit der Frage konfrontieren, ob eine
Verfassungsbeschwerde gegen den 2017 geanderten § 1353 | 1 BGB moralisch
zulassig oder gar geboten ware. Gefordert ist deshalb eine Erklarung, was genau
den moralischen Rekurs auf naturliche Lebensformen einschrankt oder gar
blockiert. Die Antwort, die Foot geben konnte, liegt nahe: Die Empfanglichkeit fur
Griinde fihrt zu der Uberzeugung, dass die relevante Gleichheit zwischen Menschen
starker ist als alle Abweichungen von einer typischen Lebensform. Wenn es um
Moral und Recht geht, ist der Gleichheitssatz starker als die subrationale Natur.
Wenn also Heterosexualitat die typische »Lebensform« des Menschen sein sollte,
folgte daraus keine Sexualmoral. Homosexualitat und Transsexualitat sind und
bleiben Teil der Natur des Menschen, auch wenn sie aus der »Lebensform«
herausfallen. Die Mdglichkeit der Reflexion Uber biologische Funktionalitat macht es
moglich, Sexualitat von der Reproduktionsfunktion gedanklich und dann auch
praktisch zu trennen. Deshalb mag man z. B. Menschen, die sich gegen eigene
Kinder entscheiden, aus anderen Grunden loben oder tadeln, man kann ihnen aber
jedenfalls keinen Verstols gegen die Natur vorwerfen. Ich wurde aber nicht so weit
gehen, die rechtliche Privilegierung der Bio-Ehe, wie sie in vielen Staaten noch
immer Gesetz ist und wie sie zum Programm einiger politischer Parteien auch in
Europa gehort, als Menschenrechtsverletzung oder umgekehrt als naturrechtlich
fundierte Forderung einzuordnen. Diversitat ist auch fur politische Programme
angesagt.

Was bleibt fur den Natural Turn? Ein weitergehender Naturalismus kommt nur fur
solche Urteile in Betracht, die keine Verbindlichkeit fur Dritte beanspruchen. In
diesem Sinne steht es jedem frei, bewusst fur naturlich gehaltenen Lebensformen
nachzuleben, und zwar durchaus auch im Verein mit anderen. Man wird es auch fur
zulassig halten kdnnen, dass Menschen, so wie sie sich fur Bio-Lebensmittel
entscheiden, Bio-Lebensformen bevorzugen, sich flr Bio-Sex, Bio-Ehe und Bio-
Familie einsetzen und Reproduktionsmedizin und Human Enhancement ablehnen,
so wie andere gentechnisch veranderte Lebensmittel ablehnen. Auch ein Bio-
Feminismus, der als Differenzfeminismus fur die Geschlechter unterschiedliche

Rsozblog.de -- Weblog zur Rechtssoziologie und Rechtstheorie von Prof. em. Dr.
Klaus F. Rohl, Ruhr-Universitat Bochum


https://www.rsozblog.de/die-zeit-des-biofeminismus-ist-gekommen/
https://www.rsozblog.de/die-zeit-des-biofeminismus-ist-gekommen/

Rollen in der Gesellschaft sieht, ist solange vertretbar, wie er beschreibend »Gluck
und Wohl« der Betroffenen in den Blick nimmt, ohne einen Lebensstil
vorzuschreiben oder gar rechtliche Einschrankungen zu akzeptieren.

Nachtrag: Eine in ihrer Ausfuhrlichkeit kaum noch lesbare Stellungnahme von
Richard Friedrich Runge, Eine kritische Theorie der Tugendethik, 2022, ist im
Internet frei zuganglich (Campus Wissenschaft).

[11 Vgl. Christian Kietzmann, Ethik und menschliche Natur. Literatur zum Aristotelischen
Naturalismus, Philosophische Rundschau 65, 2018, 175-196. Einen neueren Sammelband (Martin
Héahnel (Hg.), Aristotelian Naturalism. A Research Companion, 2020) habe ich nur durchgeblattert.

[2] Deutsche Ubersetzung von Michael Reuter: Die Natur des Guten, 2004. Ich zitiere nach der
Suhrkamp-Taschenbuch-Ausgabe von 2014 (Seitenzahlen in Klammern im Text).

[3] Dem Einwand der Zirkularitdt am nachsten kommt Gerlinde Pauer-Studer, wenn sie Foot vorhalt,
sie kénne »nicht beides behaupten: dass zum einen Verletzungen der Zweck-Mittel-Effektivitat ein
allgemeines Rationalitatsdefizit sind und dass zum anderen praktische Rationalitat nicht
zweckneutral ist« (S. 182).

[4] Den Einwand der Lucke zur anthropologischen Basis hat Anton Leist im Blick: Naturalismus bei
Foot und Hursthouse, in: Thomas Hoffmann/Michael Reuter (Hg.), Naturlich gut, 2010, 121-148.

[5]1 Michael Thompson, The Representation of Life, in: Rosalind Hursthouse u. a. (Hg.), Virtues and
Reasons 1995, 247-296. Uberarbeitete Fassung in Michael Thompson, Life and Action, 2008; deutsch
als: Leben und Handeln, 2011.

[6]1 2011 S. 46ff.

[71S. 65.
[8]S. 83.
[9]S. 96ff.
[10] S. 105.
[11]S.101.

12] Anton Leist (wie Fn. 4, S. 133) kritisiert, solche Teleologie sei im Rahmen der modernen Biologie
seit Darwin eindeitig falsch und kénne deshalb nur alltagssprachlich gemeint sein. Dagegen
verteidigt Kietzmann das Konzept der Lebensform von Thompson und Foot als Redeweise, die auch

Rsozblog.de -- Weblog zur Rechtssoziologie und Rechtstheorie von Prof. em. Dr.
Klaus F. Rohl, Ruhr-Universitat Bochum


https://www.campus.de/e-books/wissenschaft/philosophie/eine_kritische_theorie_der_tugendethik-17644.html

vor dem Hintergrund er Evolutionstheorie angemessen bleibe (S. 185ff). Der Kritik von Lejst kdnnte
man begegnen, indem man die Spezies als System setzt und auf die Funktion der fUr relevant
gehaltenenen Eigenschaften innerhalb einer Lebensform abstellt. Damit wiirde die »natirliche
Normativitat« allerdings zur bloRen Funktionalitat, und es wuirde klar, dass Foot mit ihrer Redeweise
schon den von Thompson apostrophierten »verborgenen normativen Unterbau« einzieht.

[13] Thomas Hoffmann/Michael Reuter, Auf dem Weg zum natirlich Guten Eine Einfihrung in die
Moralphilosophie Philippa Foots, in: dies. (Hg.), Natlrlich gut, Aufsatze zur Philosophie von Philippa
Foot, 2010, 1-24, S. 13.

[14] Wie Fn. 3, S. 172f)

[15] Wie Fn. 4, S. 127.

[16] Dazu verweise ich auf Hellmuth Mayer, Die gesellige Natur des Menschen. Sozialanthropologie

aus kriminologischer Sicht, 1977. Dieses Buch habe ich in mehreren Eintragen auf Rsozblog
gewdlrdigt.

Ahnliche Themen

* Die Verteidigung der naturlichen Ordnung

Naturschutz fur den Menschen?

Mangolds Kritik des Naturlichkeits- und Normalitatsarguments
Naturlichkeitsargumente

Umwelt- und Klimaschutz treiben den Natural Turn voran

Natur und Kultur: Natur als komparativer Begriff

Von der Soziologie der Waschmaschine zur Natur der Sache

e Zuruck zur »Natur der Sache«

e Eine Anthropologie fur den Natural Turn

o Zweite Natur und Naturalisierung - Auf der Suche nach einer Anthropologie

Rsozblog.de -- Weblog zur Rechtssoziologie und Rechtstheorie von Prof. em. Dr.
Klaus F. Rohl, Ruhr-Universitat Bochum


https://www.rsozblog.de/hellmuth-mayer-die-gesellige-natur-des-menschen-i/
https://www.rsozblog.de/die-verteidigung-der-natuerlichen-ordnung/
https://www.rsozblog.de/naturschutz-fuer-den-menschen/
https://www.rsozblog.de/mangolds-kritik-des-natuerlichkeits-und-normalitaetsarguments/
https://www.rsozblog.de/natuerlichkeitsargumente/
https://www.rsozblog.de/umwelt-und-klimaschutz-treiben-den-natural-turn-voran/
https://www.rsozblog.de/natur-und-kultur-natur-als-komparativer-begriff/
https://www.rsozblog.de/von-der-soziologie-der-waschmaschine-zur-natur-der-sache/
https://www.rsozblog.de/zurueck-zur-natur-der-sache/
https://www.rsozblog.de/eine-anthropologie-fuer-den-natural-turn/
https://www.rsozblog.de/zweite-natur-und-naturalisierung-auf-der-suche-nach-einer-anthropologie/

