
Rsozblog.de -- Weblog zur Rechtssoziologie und Rechtstheorie von Prof. em. Dr.
Klaus F. Röhl, Ruhr-Universität Bochum

Alles ist politisch. Zu Christoph
Menkes »Kritik der Rechte« IV
Posted on 1. Juli 2016 by Klaus F. Röhl

Dies ist die vierte Lieferung[1] meiner Lesefrüchte aus Christoph Menkes »Kritik der
Rechte« (2015).[2] Sie sind inzwischen reichlich abgestanden, sozusagen nur noch
Trockenfrüchte, gesammelt aus den ersten beiden Kapiteln von Teil III »Die
Ermächtigung des Eigenen«.

Zur Erinnerung noch einmal der Tenor des Buches: Der alte und auch der moderne
Liberalismus haben eigentlich ein moralisches Anliegen. Sie fordern Freiheit, um
den Menschen ein sittliches Handeln zu ermöglichen. Als Mittel wählen sie die Form
subjektiver Rechte. Deren entscheidendes Merkmal besteht darin, das Ob und das
Wie ihrer Inanspruchnahme den Berechtigten zu überlassen. Das Recht kümmert
sich nicht um deren Motive, sondern nimmt ihren Willen als Tatsache hin. So
verschwindet die Moral aus dem Recht. Das Ergebnis ist die amoralische bürgerliche
Gesellschaft.[3] Auf Plattdeutsch: Das bürgerliche Recht will sittlich sein, stellt sich
aber selbst ein Bein, weil es die Inhalte den Rechtsbürgern überlässt, die tun und
lassen können, was sie wollen, solange sie sich nicht wechselseitig in die Quere
kommen. Und so auf Franfurterisch: »Der Liberalismus ist die Verdrängung oder
Verdeckung des Widerspruchs, des bürgerlichen Rechts – des Widerspruchs
zwischen der Form der subjektiven Rechte und den moralischen Gründen ihrer
Etablierung.« (255)

Teil III bietet manche Trivialitäten. »Ein Recht ist eine normative Macht: eine
Handlungsmöglichkeit, die gegen andere normativ gesichert ist.« (177) Klar.
Subjektive Rechts sind mehr als der bloße Reflex einer bestehenden normativen
Ordnung (178). Geschenkt. »Subjektive Rechte sind nicht deshalb subjektiv, weil ein
Subjekt sie hat, sondern genau umgekehrt, weil sie ein Subjekt hervorbringen.«
(178f, 196) Das ist ein schönes Henne-und-Ei-Problem. Aber es ist natürlich richtig,
dass die Menschen einmal Hühnersuppe bevorzugen und ein anderes Mal Rührei.[4]
Das gilt analog für die Frage, ob das Klagerecht aus dem subjektiven Rechts
abzuleiten ist oder ob umgekehrt das subjektive Recht aus der actio (228ff).
»Ermächtigung durch subjektive Rechte bedeutet Politisierung und Privatisierung:
Privatisierung als Politisierung, Politisierung als Privatisierung.« (179). Das läuft auf
eine Nullhypothese hinaus.



Rsozblog.de -- Weblog zur Rechtssoziologie und Rechtstheorie von Prof. em. Dr.
Klaus F. Röhl, Ruhr-Universität Bochum

Die Kapitel 8 und 9 von Teil III sind von Interesse, weil M. sich dort ausführlicher auf
die Rechtstheorie einlässt. Gewährsleute sind Savigny und Windscheid, Jellinek und
Kelsen, Carl Schmitt und Dworkin, Hegel und Foucault. Das alles geschieht, um zu
erklären, dass das bürgerliche Recht bloßer »Schein« ist, nämlich »die falsche
Verwirklichung des modernen selbstreflexiven Rechts« (175).

Die Selbstreflexion des bürgerlichen Rechts ist verzerrt, weil sie »in die Form
subjektiver Rechte gekleidet ist«[5] (175) …Die Figur der subjektiven Rechte
besetzt die empiristische Position des Gegebenen mit dem Subjekt. … Das
bürgerliche Recht macht das Nichtrechtliche zu dem ihm in letzter Instanz
Vorgegebenen, indem es das Gegebene als das Eigene des Subjekts versteht. … der
Positivismus der subjektiven Rechte macht also das Wollen des eigenen zur
autoritativen Tatsache … [von der] alle normative Setzung ausgehen muß« (176).
So wird die kantische Idee vom normativen Eigenwert der Privatautonomie
umgedreht.

Der direkte Angriff auf das Subjekt folgt erst in Kapitel 9 (197-207). Dort wird es
sozusagen dekonstruiert, indem M. erstens mit Hilfe Foucaults seine historische
Kontingenz aufzeigt, und zweitens auf die soziale Formierung des Subjekts hinweist.
Ein historischer Umbruch im 17. Jahrhundert führte dazu, dass individuelle Entschei-
dungen als letzte Grundlage für die Wahl von Zielen und Zwecken, also für eine
Wertwahl, akzeptiert wurden. M. zitiert Foucault[6]:

»Was der englische Empirismus … wohl zum ersten Mal in der abendländischen
Philosophie beschreibt, ist ein Subjekt …, das als ein Subjekt individueller
Entscheidungen erscheint, die zugleich nicht weiter zurückführbar und
unübertragbar sind.«

Der Witz der Sache ist aber nun, so M. (204ff), nicht einfach ein naturrechtlicher
Dualismus, der das Subjekt mit seiner Autonomie und seinen Rechten als etwas
unverfügbar Vorrechtliches akzeptiert. Vielmehr ist es das positive Recht selbst,
welches die Form des subjektiven Rechts nicht bloß als fakultative Rechtstechnik
einsetzt, sondern als Ermächtigung an jeden Einzelnen, »seine Entscheidungen auf
die unhintergehbare Tatsache seines eigenen Wollens zurückzuführen« (207). So
ganz habe ich den Unterschied zu der naturrechtlichen Version nicht verstanden.
Vielleicht handelt es sich darum, dass das positive Recht die Rechtssubjektivität
nicht als Wert, sondern als Tatsache voraussetzt. Vielleicht geht es auch darum,
dass die naturrechtliche Version eine intrinsische Beschränkung mit sich führt, der
der positivistischen »Naturali-sierung« des Eigenwillens fehlt. Darauf deutet der



Rsozblog.de -- Weblog zur Rechtssoziologie und Rechtstheorie von Prof. em. Dr.
Klaus F. Röhl, Ruhr-Universität Bochum

Abschnitt über das Eigentum (207ff).

Jedenfalls gilt: »Was das Subjekt will, gewinnt seine Geltung aus der Tatsache, daß
es dies will. Das macht den spezifisch juridischen Individualismus aus …« (215). Das
ist trefflich gesagt. Fraglich ist nur, ob diese Beschreibung nicht überholt ist.
Anscheinend erleben wir gerade wieder einen historischen Umbruch. Der äußert
sich etwa in einer »sozialen Reformulierung des Begriffs der Autonomie«[7] oder in
juridischem Paternalismus, der dem »Eigen-willen« Grenzen zieht. Diese neuen
Entwicklungen werden jedoch ausgespart, wiewohl sie M. natürlich geläufig sind.

Das lebende Individuum ist keine Monade, die absolut autonome Entscheidungen
trifft. Man wird gerne zustimmen, wenn M. sich selbst zitiert (201):

»Die Sittlichkeit und die Autonomie des Wollens gibt es nur in dialektischen
Prozessen, in denen sich Individuen zugleich subjektivieren und sozialisieren; das
sittliche selbständige Wollen vollzieht sich nicht im Individuum, sondern zwischen
dem Individuum und dem Sozialen.«

Aber das Individuum ist auch keine Marionette, die an den Fäden ihrer sozialen
Rollen zappelt. Viele Leser würden daher wohl von der alten Autonomie etwas
retten wollen.

Was Foucault beschrieb, ist die Akzeptanz der Subjektivität von Werturteilen. David
Hume, auf den Foucault sich bezog, wird gewöhnlich als derjenige genannt, der als
erster auf die Differenz von Sein und Sollen und damit auf die
Werturteilsproblematik verwiesen hat. Sie ist philosophisch zum Hintergrund des
Freiheitsbegriffs geworden. Sie ist Basis ebenso der Willenstheorie des Privatrechts
wie der Demokratietheorie des Verfassungsrechts. M. kritisiert die bedingungslose
Akzeptanz individueller Wahlentscheidungen durch das Recht als Verdrängung oder
Privatisierung des Sozialen (200), als letztlich unmoralische »Naturalisierung« des
»Eigenwillens«. Solche Kritik setzt die Möglichkeit voraus, sich einer Moral zu
versichern. Dafür hat M. ein einfaches Rezept: »Sittliche Gehalte, das Gute oder die
Güter, sind keine Produkte von individuellen Präferenzen, sondern existieren
objektiv, in sozialen Praktiken.« (200) Man kann das Werturteilsproblem auf diese
Weise mit dem eigenen Werturteil überspielen. Das ist schon deshalb keine Lösung,
weil hinreichend universale und detaillierte »soziale Praktiken« als Ersatz nicht in
Sicht sind.

Warum nicht umgekehrt? Soziale Praktiken sind die Produkte individueller



Rsozblog.de -- Weblog zur Rechtssoziologie und Rechtstheorie von Prof. em. Dr.
Klaus F. Röhl, Ruhr-Universität Bochum

Präferenzen. Wieso darf man sich nicht analog zu der »merkwürdigen Mechanik, die
den homo oeconomicus als individuelles Interessensubjekt innerhalb einer
Gesamtheit funktionieren lässt, die ihm entgeht und die dennoch die Rationalität
seiner egoistischen Entscheidungen begründet«[8], das Individuum des
Liberalismus als Moralsubjekt (homo moralis) vorstellen, das im Schwarm vieler
Subjekte das Gute bewirkt? Wenn das moralisch Gute sich aus der Aggregation der
individuellen Präferenzen ableitet, darf keine vorgängige Moral auf diese
Präferenzen Einfluss nehmen. Die Menschen dürfen gar nicht moralisch handeln,
weil gerade ihr amoralisches Handeln der Erkenntnisgrund für die Moral ist.[9]

Soweit die Theorie. Für die Praxis stellt sich dem Leser natürlich die Frage, ob die
Form des subjektiven Rechts wirklich unmoralische Folgen nach sich zieht oder ob
sie nicht übersubjektiven Zielen gesamtgesellschaftlicher Nützlichkeit dient. Aber
»natürlich« gilt diese Frage seit Marx als beantwortet.

In Kapitel 8 (177-196) soll der »Mechanismus rechtlicher Ermächtigung« erklärt
werden, »durch den das bürgerliche Recht das Subjekt … als Instanz der Autorität
hervorruft« (176). Die »Ermächtigung« durch subjektive Rechte ist für M.
rechtstechnisch nur eine »Erlaubnis«. Sie schafft keine neuen Handlungsmöglich-
keiten – die sind vorrechtlich schon da –, sondern grenzt durch Verbote die Zonen
möglicher Handlungen voneinander ab. »Deshalb gilt – nur – hier, daß alles, was
nicht verboten ist, erlaubt ist.« (180)

Im juristischen Sprachgebrauch ist eine Erlaubnis die partielle Aufhebung eines
Verbots. [10] Vorrechtliche Handlungs-möglichkeiten, die nicht verboten sind, sind
nicht erlaubt, sondern freigestellt. Aber das betrifft nur die Sprachregelung.
Schwieriger ist die Sachfrage, wie es gelingt, subjektive Privatrechte »aus dem
negativen Akt des Erlaubens, was nicht verboten ist« (189) zu erklären, und ob
diese Erklärung für Eigentum und Vertrag als Kernbezirke des Privatrechts
ausreicht.

M. holt zunächst unter Berufung auf Max Weber aus der »Erlaubnis« eine faktische
Ermächtigung heraus. Die Erlaubnis begründe entsprechende Erwartungen und sei
damit »produktiv«. Dürfen sei Können (194f). Es ist nicht ganz einfach zu verstehen,
wieso die Freistellung möglicher Handlungsweisen eine Ermächtigung bildet. Diese
Betrachtungsweise wird aber plausibel, wenn man die implizite oder explizite
Freistellung von Handlungen als performativen Akt versteht. Das ist es wohl, was an
anderer Stelle (z. B. S. 180) Naturalisierung genannt wird. Soweit die faktische
Seite.



Rsozblog.de -- Weblog zur Rechtssoziologie und Rechtstheorie von Prof. em. Dr.
Klaus F. Röhl, Ruhr-Universität Bochum

Die rechtstheoretische Seite der Angelegenheit diskutiert M. mit Georg Jellinek, der
gegen die liberale Deutung des Privatrechts als Erlaubnis geltend machte, das
ganze Privatrecht erhebe sich auf Basis des öffentlichen[11]. M. meint, Jellinek habe
sich selbst nicht richtig verstanden (183). Das soll heißen, Jellinek sei nicht radikal
genug gewesen, weil er das Privatrecht neben dem öffentlichen habe stehen lassen
und damit dessen öffentliche und politische Dimension noch nicht voll erkannt
habe; das sei erst Kelsen gelungen indem er die Rechtserzeugungsfunktion und die
damit gegebene Politizität subjektiver Rechte herausgestellt habe.

Für »die negative, privatrechtsliberale Definition der rechtlichen Ermächtigung – nur
als Erlaubnis – « zitiert M. Jellinek mit den Sätzen: »Wenn die Privatrechtsordnung
die wirtschaftlichen Verkehrsverhältnisse regelt, so fügt sie der freien Bewegung
des Individuums gegenüber den anderen keineswegs ein neues Moment hinzu. Die
Rechtsverhältnisse waren als Lebens-verhältnisse schon längst vorhanden, bevor
sie einer rechtlichen Normierung unterworfen wurden.« In der Tat erscheint Jellinek
hier inkonsequent. Er vergisst für einen Moment sein »Argument gegen den
Privatrechtsliberalismus, das besagt, dass die Rechtsordnung dem erlaubten
natürlichen Können in der Gestalt des rechtlichen Könnens noch etwas hinzufügt.«
(181) Das wird deutlicher wenn man das Jellinek-Zitat um einen Satz verlängert:
»Auch wenn ein anderes privatrechtliches Institut vom Staate geschaffen wird, so
enthält diese Schöpfung doch nur die Gestattung, dass der individuelle Wille sich
nach einer neuen Richtung betätige. Die Rechtsordnung erkennt die betreffenden
Handlungen als erlaubt an, d. h. sie gestattet, dass der individuelle Wille nach
gewissen Richtungen seine natürliche Freiheit gebrauche.«[12] Das passt nicht zu
Jellineks These, dass es kein (privatrechtliches) Dürfen ohne (öffentlich rechtliches)
Können gebe.

Hier geht es nicht um Text und Thesen Jellineks, sondern um M.s »Kritik der
Rechte«. Letztere fällt aber bis zu einem gewissen Grade in sich zusammen, wenn
Jellineks Theorie von der öffentlichen rechtlichen Basis des Privatrechts die
Operation moderner Rechtssysteme zutreffend beschreibt, was M. letztlich nicht in
Abrede stellt. Dann bleibt nämlich für die bloße Erlaubnis zur Betätigung der
natürlichen Freiheit wenig Raum.

Wenn M. sich für den Charakter des subjektiven Rechts als bloße Freistellung auf
Hegel beruft (179f), so trifft er wohl das Selbstverständnis des
Privatrechtsliberalismus, aber nicht die Operationsweise des modernen Rechts.
Subjektive Privatrechte lassen sich nicht aus der bloßen Freistellung eines
Handlungsraums und seiner Absicherung durch Verbote in Verbindung mit dem



Rsozblog.de -- Weblog zur Rechtssoziologie und Rechtstheorie von Prof. em. Dr.
Klaus F. Röhl, Ruhr-Universität Bochum

Gleichheitssatz erklären. Das Problem liegt darin, dass die Verbote, die eine
Freiheitssphäre schützen, entgegen der kantischen Idee nicht aus dem Begriff der
Freiheit abgeleitet werden können[13]. Aus einer Freiheit = Freistellung folgen
(logisch) keine Rechte gegen oder Pflichten von Dritten. Die rechtliche Umhegung
der Freiheit ergibt sich erst aus (rechts-)politischen Entscheidungen, die
zwangsläufig mehr oder weniger distributive und paternalistische (Neben-
)Wirkungen haben.[14] Als Raum bloßer Erlaubnis bleibt nur, was durch Strafrecht
und das Recht der unerlaubten Handlung indirekt geschützt ist. Für diesen Raum
negativer Freiheit hat H. L. A. Hart[15] den Begriff des protective perimeter geprägt.
Der Raum des bürgerlichen Privatrechts mit seinen subjektiven Rechten ist dagegen
vollständig durch öffentlich rechtlich verantwortete Institutionen ausgestaltet.

100 Jahre nach Jellinek fällt es leicht zu sagen, dass das Privatrecht nicht bloß
erlaubt, sondern die Möglichkeiten rechtlichen Könnens umfassender gestaltet. Alle
relevanten Handlungsmöglichkeiten haben eine institutionelle Basis, an der immer
auch Recht beteiligt ist. Zwar ermächtigen die Institutionen des Privatrechts zu
rechtlichem Können für weitgehend unbestimmtes Dürfen. Insofern bleibt es bei der
»Erlaubnis des Beliebens« (195), das heißt, rechtliches Dürfen wird nicht durch
externe Moral oder Vernunft vorgegeben. Aber das »Belieben« muss das Nadelöhr
oder Scheunentor rechtlichen Könnens passieren. Eine Kritik der subjektiven Rechte
kann daher nur unmittelbar bei der Rechtspolitik ansetzen, die das Tor mehr oder
weniger geöffnet hat. Es macht dagegen wenig Sinn, die »immanente Politizität der
subjektiven Rechte« (189) zu beklagen.

»Man wird selten eine klare Definition des Politischen finden«, sagte Carl
Schmitt.[16] Für M. sind politisch »Rechte zur Rechtsveränderung, zur Veränderung
des Rechts als des normativ gültigen« (190, 226f). Die These von der
»Rechtserzeugungs-funktion« des Privatrechts gehört zum Grundbestand der
Rechtstheorie. Verträge und Gestaltungsrechte fügen sich mit ohne weiteres in den
Stufenbau der Rechtsordnung ein. Aber sie unterscheiden sich von den
»eigentlichen« Rechtsquellen dadurch, dass sie nur konkret-individuelle
Rechtsnormen begründen oder verändern, die unbeteiligten Dritten gegenüber
keine Verpflichtungs-, sondern nur eine Tatbestandswirkung haben. M. bleibt eine
Erklärung schuldig, wieso private Rechtssetzung »für alle gültig« (190) sein soll.
Kelsen ist dafür kein guter Beleg, denn er sieht die Rechtsetzungsfunktion bei
Privatrechten gerade im Gegensatz zu den eigentlich politischen Rechten[17]. Der
Satz, »daß jeder Adressat von Rechten der Möglichkeit, also seiner Berechtigung
nach Mitautor des Rechts ist« (191), hat deshalb einen großen rhetorischen



Rsozblog.de -- Weblog zur Rechtssoziologie und Rechtstheorie von Prof. em. Dr.
Klaus F. Röhl, Ruhr-Universität Bochum

Überschuss. Alles Recht ist politisch. Das ist uns schon so oft versichert worden,
dass die Aussage trivial geworden ist. Wenn man mit Jellinek und Kelsen auch
subjektive Privatrechte im öffentlichen Recht begründet sieht, dann haben sie quasi
per definitionem politischen Charakter.

Die politische Qualität der subjektiven Rechte hat sogar »doppelte Gestalt« (189),
weil diese Rechte die staatsbürgerliche Mitwirkung immanent voraussetzen.
Dadurch »gewinnt der Begriff des Politischen … einen Doppelsinn, der die Idee und
Wirklichkeit der bürgerlichen Politik bestimmt (und zerreißt).« (190) Wo steckt hier
der Doppelsinn, in der Begriffsbildung des Beobachters oder in den Köpfen der
Beobachteten?

[1] Die erste Lieferung gab es am 1. 5. 2016 unter der Überschrift »Hauptsache
Moral, welche ist egal«.

[2] M. = Menke. Zahlen in Klammern sind Seiten des Buches. Kursivschrift in Zitaten
folgt dem Original. Eckige Klammern in Zitaten enthalten Ergänzungen, die den
Sprachfluss sicherstellen sollen.

[3] Für den eiligen Leser reicht die Zusammenfassung S. 248-253.

[4] Bei Luhmann heißt das Variation der Semantik. Den Wechsel von einer
Pflichtensemantik zur Rede von subjektiven Rechten erklärt Luhmann damit, dass
Rechte seiner Zeit ein unerfüllte Desiderat waren (Subjektive Rechte: Zum Umbau
des Rechtsbeußtseins für die moderne Gesellschaft, in: Luhmann,
Gesellschaftsstruktur und Semantik, Bd. 2, 1981, 45-104.

[5] Das wird in Endnote 4 auf S. 438 als Luhmann-Zitat ausgewiesen (a. a. O. Fn.  4
S. 84). Der ganze Satz Luhmanns lautet:»Die Inklusion der Bevölkerung in das
Gesellschaftssystem muß auf neue Formen gebracht werden, und dies Desiderat
wird in die Form subjektiver Rechte gekleidet, weil es noch nicht realisiert ist.«
Luhmann hat also an dieser Stelle ein anderes Thema. Er betont den Wechsel der
Semantik von Pflichten zu Rechten. Luhmanns Deutung der Figur des subjektiven
Rechts passt überhaupt nicht zu M.s Argumentation, denn Luhmann geht es darum,
»daß [die Rechtsentwicklung] allgemeine, gesellschaftlich fundierte Normen zur
Rechtsfigur des subjektiven Rechts abstrahiert«. Dieses Luhmann-Zitat hat aus dem
»Recht der Gesellschaft« hat M. in die Endnote verbannt.

[6] Michel Foucault, Geschichte der Gouvernementalität II: Die Geburt der Biopolitik.

https://www.rsozblog.de/hauptsache-moral-welche-ist-egal-zu-christoph-menkes-kritik-der-rechte/
https://www.rsozblog.de/hauptsache-moral-welche-ist-egal-zu-christoph-menkes-kritik-der-rechte/


Rsozblog.de -- Weblog zur Rechtssoziologie und Rechtstheorie von Prof. em. Dr.
Klaus F. Röhl, Ruhr-Universität Bochum

Vorlesung am Collège de France 1978–1979, 2004, S. 373 (Vorlesung 11 vom 28.
März 1979).

[7] Christoph Menke, Subjektive Rechte und Menschenwürde . Zur Einleitung,
Trivium 3, 2009, Rn. 4 [http://trivium.revues.org/3296].

[8] Foucault a. a. O. S. 382.

[9] Das Argument stammt nicht von mir. Aber ich weiß nicht mehr, von wem ich es
gelernt habe.

[10] Georg Jellinek, System der subjektiven öffentlichen Rechte, 2. Aufl. 1905, S. 46:
»Allein diese Erlaubnis ist rein negativ, ihr ganzer Effekt konsumiert sich in der
Aufhebung eines Verbots.« Dagegen verwendet der an anderer Stelle von M.
angeführte Robert Alexy »Erlaubnis« auch im Sinne von Freistellung (Theorie der
Grundrechte, 1985, Kap. 4 II, in der Suhrkampausgabe S. 206ff.), betont aber, dass
es sich um eine »schwache« Erlaubnis handelt.

[11] System S. 82. Vgl. auch S. 10: »Ohne öffentliches Recht kein Privatrecht.«

[12] System S. 45f.

[13] Marietta Auer, Subjektive Rechte bei Pufendorf und Kant. Eine Analyse im
Lichte der Rechtskritik Hohfelds, AcP 208, 2008, 584-634. Auer beruft sich dafür mit
J. W. Singer und Duncan Kennedy auf Hohfelds analytisches Schema der Rechte.
Das folgt aber einfacher aus der Figur der Freistellung im traditionellen
Normenquadrat.

[14] Marietta Auer, Der privatrechtliche Diskurs der Moderne, 2014, 56ff.

[15] H.L.A. Hart, Legal Rights, in: ders., Essays on Bentham, 1982, S. 180ff. Harts
Beispiel: Meine Freiheit, mir den Kopf zu kratzen, ist zwar nicht durch direkte
Verpflichtungen anderer, mich gerade daran zu hindern, gesichert, aber doch durch
einen Kranz allgemeiner Verhaltenspflichten, etwa die Pflicht, körperliche Angriffe
zu unterlassen.

[16] Der Begriff des Politischen, Text von 1932 mit einem Vorwort und drei
Corollarien., 3. Aufl. der Ausg. von 1963, 1991, S. 21.

[17] Hans Kelsen, Reine Rechtslehre, 2. Aufl. 1960, S. 144.

https://www.rsozblog.de/hohfelds-analytisches-schema-das-rechte-sollte-man-vergessen/


Rsozblog.de -- Weblog zur Rechtssoziologie und Rechtstheorie von Prof. em. Dr.
Klaus F. Röhl, Ruhr-Universität Bochum

Ähnliche Themen

Im Spiegelkabinett der Selbstreflexion. Zu Christoph Menkes »Kritik der
Rechte« III
Das subjektive Recht ein hohles Ei. Zu Christoph Menkes »Kritik der Rechte« II
Hauptsache Moral, welche ist egal. Zu Christoph Menkes »Kritik der Rechte«
Mehr als postmodernes Gewaltgeraune eines Schlangenmenschen?
Prolegomena zur Lektüre der »Kritik der Rechte« von Christoph Menke
Schluss mit der Kritik der Rechte
Die Selbstreflexion der Musik hilft bei der Kritik der »Kritik der Rechte«

https://www.rsozblog.de/im-spiegelkabinett-der-selbstreflexion-zu-christoph-menkes-kritik-der-rechte-iii/
https://www.rsozblog.de/im-spiegelkabinett-der-selbstreflexion-zu-christoph-menkes-kritik-der-rechte-iii/
https://www.rsozblog.de/das-subjektive-recht-ein-hohles-ei-zu-christoph-menkes-kritik-der-rechte-ii/
https://www.rsozblog.de/hauptsache-moral-welche-ist-egal-zu-christoph-menkes-kritik-der-rechte/
https://www.rsozblog.de/mehr-als-postmodernes-gewaltgeraune-eines-schlangenmenschen-prolegomena-zur-lektuere-eines-buchs-von-christoph-menke/
https://www.rsozblog.de/mehr-als-postmodernes-gewaltgeraune-eines-schlangenmenschen-prolegomena-zur-lektuere-eines-buchs-von-christoph-menke/
https://www.rsozblog.de/schluss-mit-der-kritik-der-rechte/
https://www.rsozblog.de/die-selbstreflexion-der-musik-hilft-bei-der-kritik-der-kritik-der-rechte/

